

చ్రస్తుతం ప్రపంచం కొరుకుంటోంది ఏంటంటే స్వేచ్ఛ. ఆధ్యాత్మికత అంతా కూడా ముక్తి గూర్చి మాట్లడుతున్నది. ముక్తి అంటే స్వేచ్ఛ. ఆధ్యాత్మిక విద్య మొక్తం స్వేచ్ఛ యొక్క విజ్యాముతం స్వేచ్ఛ యొక్క విజ్యానం (the science of freedom). ఎక్కడ్ ఆన్నటువంటి మోక్షం మనకొందుకు? ఇన్ని జన్మటువంటి మోక్షం మనకొందుకు? ఇన్ని జన్మటువంటి మోక్షం మద్ద మెద్ద యోగి పుంగవులం అయిపోయినది 'భగవంతునిలో లయం అయిపోవటానికే అయితే'- ఇంక ఈ సాధనలంతా ఎందుకు? ఇది చాలా జాగ్రత్తగా అర్ధం చేసుకోవాలి. స్వేచ్ఛ అనే పదాన్ని చాలా తప్పర్ధంలో వాడుతున్నారు. స్వేచ్ఛ అంటే- ఇష్టం వచ్చినటువంటి పనిని, ఇష్టమొచ్చిన కాలంలో, ఇష్టం పచ్చిన రీతిలో చేయగలగటం. భారత రాష్ట్రపతి హత్యవేసిన వాణ్ల కూడా 'నీకు స్వేచ్ఛ ఇచ్చేస్తున్నాను' అంటే, వాడు బయట పడిపోతాడు. అందుచేత ఆయన ఎవడికి పడితే వాడికి స్వేచ్ఛ ఇవ్వటం మొదలుపెడతాడా? పరిపూర్లమైనటువంటి స్వేచ్ఛ ఉన్నవారు, పరిపూర్లమైనటువంటి నియమాల్లో బంధికులవుతారు.

కానీ ఇప్పడు స్వేచ్ఛ అంటే మనం ఏమనుకుంటున్నాం? నియమరహితంగా జీవించడం, ఇప్లమొచ్చినట్లు జీవించటం, ఎవరు ఏమి బెప్పినా ఏమి వినకుండా జీవించడం అని ఆలోచిన్నున్నాం తప్ప స్వేచ్ఛ అంటే - చ్రకృతి యొక్క నియమాలకు పూర్తిగా లొంగిపాయి జీవించటం అనేది అర్ధం కావటం లేదు. స్వేచ్ఛగా జీవించడానికి, మొక్తి కొరకు జీవించటానికి, మోక్షం కొరకు జీవించటానికి, ఈనాడు అధునిక విజ్ఞనం భారతీయ యోగ విజ్ఞనాన్ని అర్ధం మ్మోకానే స్టైతికి వచ్చింది Introducing

# HE SOUL AND ITS MECHANISM

By Alice A. Bailey

> ఎరీస్ ఎ. బెయిరీ రచించిన

'සීබ<u>ුම</u>ේ –ගාහ නුබඩුරුගේ, 🔧

5) 8.5 extractors

চ্ছেৰ্দ্ধৰ্তী, মিন্টটিৰ্দ্ধৃত্তি তেন্সাৰ্দ্ধন্ত্ৰ ১৯.১৯১ ১৯৮,১৯

Med 24 1010. 1310. 14. 1853. 1841. 1853. 1841. 1853. 1841. 1853. 1841. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1853. 1

Introducing
THE SOUL AND ITS MECHANISM
By
Alice A. Bailey

නව්ති න. ඕගාව් රත0තති 'జేනాత్త₄ ~ගాබ තිඑජි**ෆංචා'** වූ ఒక මන⊓නත

డాక్టర్. మారెళ్ళ శ్రీ రొమకృష్ణ ఎమ్.ఎససి. కిపాచి. డి.

Cassette Writing Pavan.P.V.

P. Lalitha

Typesetting L.Lakshmi Rajagopal, K.Teja Sree,

G.S.Ranganatha Prasad Editina L. Rajva Lakshmi,

M Sridevi

M Venkateswarlu

Finances:

M. Venkateswarlu, Ongole Rs 10,000=00 I. Vijaya Lakshmi, Vetapalem Rs 10,000=00

D.Surva Kumari, Bhimavaram Rs 10.000=00 K. Nagamani, Amalapuram Rs 5,000=00 G.Satya Narayana; Amalapuram Rs 5,000=00 Rs 5,000=00

Master Vikram, S/o Gowthami G.V. Satya Narayana Mumbai Rs 1.000=00

Printing Published by First edition

Apoorva Publications, Origole

Gayatri Jayanthi June 2003

# మా గురుదేవులు

డాక్టర్ మారెళ్ళ జ్రీరామకృష్ణగారి గురించి చెప్పాలంటే ఒక జన్మ చాలదు. ఇది పాగడ్త కాడు. స్వామభవం. ఈ రోజుల్లో పృథ్వీ గ్రహానికి, ఆ గ్రహవాసులకి మంచి జరగాలని, మంది చేయాలని రెండు వర్గాలు అహోరాత్రులు కృషి చేస్తున్నాయి. కారిలో ఒకరు శాస్త్రవేత్తలైకే, రెండవ వారు ఆధ్యాత్మిక వేశ్రలు. డాక్టర్ మారెళ్ళ జ్రీరామకృష్ణగారు ఒక ద్రయోగాత్మిక ాస్త్రవేత్త మరియు ఆధ్యాత్మికవేత్తకూడా. ఆయన ఎప్పుడూ " మనం గురువుల కోసం పనిచేసే కూరీలమయ్యా" అని అంటారు.

ఆధ్యాత్మికతకు నసైన అధం జ్వాలాకూల్, ఏస్రాండ్, ఎద్దర్కేసిల రచనల నుండి మాత్రమేకాక, శ్రీరామశర్మ అచార్య రచనల సారాంశము ద్వారా, థియోసాఫికల్ సొసైటీ రచనల దారా, అరవిందో పూర్ణ యోగం దారా...... పరమ గురువుల ఉనికి, వారి (పణాళికలను అర్థం చేసుకాని, చెప్పగలగటంలో ఫీరికి ఫీరే సాటి.

పరిణామ్యకమంలో ఇనిజ జగత్తునుంది. నిరాకార స్వరూపుడైన భగవంతుని తర్వ్రంలోకి ఎలా లీనమవ్వాలి ఆనే దానికి ఒక సమన్వయమైన మార్గం, సాధనా క్రమం చెప్పగలగటంలో ప్రేమ సర్వసముత్తులు, రామాయ్యం, భార్థత్త, భాగవత్త, వేదోపనిషత్తుల సాధాంశమును తమ్ముపవచ నముల ద్వారా, ఆచరణ ద్వారా మానవ జారికి వీరు అందడేశారు. అందులో భాగముగానే శ్రీ జ్వాబాకూల్ మహార్షి బ్రాఫిన THE SOUL AND ITS MECHANISM అనే 200 పేజిల పుస్తకమును 16 పేజీలకు కుదించి దానిపై వివరణ ఇచ్చారు. ఆ వివరణలో -

మానవ కరీరం ఎలా నిర్మించబడింది? అందులో ఉన్న చక్రాలు-గ్రంధులు, గ్రంథుల గుంచి సవిసును సావాలు, వాటి పనిత్రీరు, తద్వారా మానవుని జీవిత విధానం వాటిద్వారా ఎలా (పూవిరమౌరుందనే విషయాలపై మౌళికమైన, మ్రైనిక వివరణను స్వూత్రపాయంగా మాస్టరుగారు జందించారు

మానవ శరీరంలో ఉన్న గ్రంథులు-వాటి స్థావాలు- ఆ స్థావాల పనితీరు వలన మనిషి ఎలా (పవర్షిస్పడనే విషయములపె శాస్త్రవేశ్చలు పరివ్యార్థమైన జ్వాన్స్ మానవ జాతికి అందించారు. అయితే ఈ స్థానాల లోటుపాట వలన మనిషిలో శారీరిక, మానసిక అసమానతలను సవరించే విజ్ఞానం వారికి తెలియదు.

కానీ శరీరంలో గ్రంథులు ఎక్కడున్నాయని విదేశీయులు చెప్పారో. అక్కడ ప్రాణమయ కోశంలో పట్నక్రాలున్నాయని భారతీయ ఋషులు ఏనాడో చెప్పారు. అలా చెప్పటమే కాకుండా మన ఋషులు ఆ గ్రంథులని మార్చేస్తితికి కూడా వెళ్ళారు. అనిష్పడైతే మార్చయో అప్పుడు వ్యక్తి

#### పరిచయం

ఈ నాడు మానమారి సమాధానము దొరశన ఇదేశ ఎలిన్న గహన సమస్యలలో ఇరుశ్వు పాటు ఉన్నది. సమస్యలైనే ఆర్థమారుప్పేయే తప్పటికాలమైన రష్ట ఉన్న కొంత మందికి వాటి పరిష్కార మార్థం మగ్రతం ఇవసించుటిలేదు. శాగ్రిడర పరాయణులైన అనేశమందికి అసలు సమస్యబాన్నియనే తెలియటం లేదు. రెలెసినా వాటి నివారణలో వారి వ్యక్తిగతమైన పార్వరలుం. కాయనే ఆమగాహన మాదా తెచ్చుకోవలం లేదు. అనేశ నమస్యలు అందే ఉచాహారణకు కొన్ని శ్రీంద ఇవ్వబరుకున్నాయి.

- 1. వారావరణ బ్రామాషణ సమస్య.
- 2. జనాభా పెరుగుదల.
- వనరులు మరియు ధనము యొక్క సవ్యమైన పంపిణీ లేకపావుట.
- 4. విద్య యొక్క అసలు లక్ష్యం మర్చిపోవుట.
- కరలను చుగొరంబనకొరకు ఉపయోగిందుకొవటిమే తప్ప వాబిని మానిపహారి సంస్కారములను, చరిత్రను అలివృద్ధి పరచుకొనుటకు ఉపయోగించుకొనకపావు.
- 6 మననకార చిర్మానం ఒక వనరుగా గుర్తించుకొనలేకపోవుట(Human Resource Development H.R.D)

దీనికి సమాదానముగా అనేశముంది మహనీయులు చీరిన్న మార్గాలు అందిడారనినుం దీనా వారి ఆధారయారమైన అక్కము ఆశ్మ సిగ్గహింలో అర్భామహింది నెలుకునోమడి , ఈ మార్గంలో చయిరిందికి బుద్దురు, జీరిస్వేత్రిస్తే, మాహుల్లక్, జోధ్యార్, స్వింటిస్, స్టార్లు, శ్రీలరింది, అాహిరీ మహిళాడు, ఇనైటోన్స్క్ శ్రీళాబులాకా, శ్రీధామకర్లు పరమాహంది, శ్రీధామకర్మలార్లు మొదలగు వారందరం ఆశ్వన్నాయమును (ఆస్త్ర) Self-confidence "సంపాదించడానికి ద్రండిస్తుందారు. ఒక్కమాటలో చెప్పిందికే ఏరందరూ అందకేసినకనీ, వారి ఆసుభవం ద్వానా మానమారికి జాడే చేస్తుంది. 'ఏన్న తశ్వమకీని. అనంత సంచదలతో మండుగే చరితన్యక సీదీ' అని. ఈ లక్ష్యసాధనకు వారందరూ ఉన్నమాగిందినలి ఆధాస్థలక్షత్.

ామాలయాల్లో ఉన్న ఆర్యాక్స్మిక్ కేంద్రం నుంచి శ్రీజ్యాలాకుల్ మూర్పినేటి పరిస్వరులలో ఆరువిక విజ్ఞానన్ని నమస్వయం టేన్ను. నేటి మానవహరి రగ భరిత్వర్లనను ఎలా ఈసాందించుకోవల్లో తెల్పటానికి Affice A.Bailey భ్యాకా 24 స్టేక్స్లారనురుంచారు. 'ప్రైన విస్తుబడిన మూసియులు. ఇక భరిష్యత్రులో రావాయే మూసియులందరూ కండా ఈ 24 స్టేక్స్లాలలో అందించిన మూర్గాలనే అర్మభుత్వలో అనిదించిన మూర్గాలనే అర్మభుత్వమ మేపీ పెశ్రిలన చేయార్ని ఉంటుంది. సుమారు పరికే 'పెళ్ళలకు 'పైగా ఉన్న ఈ వరసరాను 'www. nelnews. org' లో ఎవసైనా ఉదితంగా

జీవిల విధానమే మారిపోతుంది. అలా మారిన వారు గ్రవించ చరిత్రలో గొన్న స్మక్షులుగా గుర్తించలుర్లారు. గ్రాంకులు అనాలను మార్చి విధానంలో చెలుగులెనైనే శ్రీక్రస్టురు ''యుద్ధం వియ్యమ్' అని పారిపారున్న అర్మముడ్డే తన వాక శక్తి ద్వాకా అరని యొక్కు ఎథీనల్ గ్రంతీ తావాలను మార్చి flight నుంచి fight 8 మార్చనలిగాడు. అలాగి సరమ మూర్చువైన శాలాను కాళ్ మాత అన్నగహంలో మహకనిగా మారాడు. (విజిప్టి ఆక్షంలో మార్పు లేవటం వలన.)

పరమ దుర్మార్పుడైన రక్సాకరుని -ఆదికని వార్మీకిగా మార్చిన చునత నారద మహర్షికి దక్కింది. ఇంకా భహ్హమమ, మైపుమ..... మొదలగు వారందరిని ఈ విజ్ఞనములో మార్చి ఉంటారు. ఈ మహతరమెన విజ్ఞనాన్ని పరమ గురువుల మారదర్శనంలో నేర్చుకుని గ్రవంచానికి

అందించార్కని కార్మర్ల కారిలీయులమైన మనందరిమైన ఉన్నది నిరిగ్గా చెప్పాలంటే పరిణామ క్రమంలో ఒక కొటి తొంపై అయిను అక్షల సంవర్యకాల ముందున్న మానవ వారికి కరీరాన్ని సరిగ్గా ఉపయోగించుకొకపారే వినక్కుపాయే (ప్రమాదముంది.

ఈ పుక్షకంలో మనకి స్పేషంగా అర్ధమయ్యేటేమిటంటే- విడేశియులు మానవుని యొక్క లోతిక శరీరంలో ఎక్కడెక్కడ ఏమేమి ఉన్నాయో హార్డిగా తెలుమకున్నారు. దానికి మన భారతీయ ఋషులు అందించిన చేశ్ర నిభ్నానమను కలిపి ఒక నూతన మానవ హారిని నిర్మాణం చెయ్యకుమనేది మన లక్ష్యం.

ొన్ని లక్షల సంవత్యరములు పబ్లై ఈ భువాళిక పఠంజరి మహార్షి విప్పినట్లు. తీర్ర సంవేగానాం అనన్న: -రీర్లమైన సంవేదన ఉన్న వ్యక్తుల సమూహం ఉంది కలిసి వినిచేస్తే ఈ సమాజంలో ఈ మామ్స్ ఆరి త్వరలో తీసుకుని వచ్చి ఆ లక్ష్మమును చేరుకోవచ్చు.

ఇంకటి అడ్పురమైన జ్ఞానాన్ని `ఉద్వాగాన్ని పదులుకుని అర్యంత వ్యభు ద్రయానలకొర్పి మనలొటి సామాన్య జనానికి అందినప్రన్న -మహనీయునికి మనమేమిచ్చి ఋడం తీర్చుకొగలం మనస్సూర్తిగా కృఠజ్ఞకలు రెలియచెయ్యటం తప్ప........

> ఇట్లు ఎల్. రాజ్యలక్ష్మి ఒ.వి.ఆర్. ఫణికళోర్. ఒంగోలు.

įν

download చేసుకొని చూసుకొనవచ్చు. ఆ పుస్తకాలను మానవజారికి పరిచయం చేయటానికి మేము సంకర్బించుకున్నాము. మొదటగా-

# THE SOUL AND ITS MECHANISM

'జీవాత్మ- దాని వరికరాలు'

ఆనే వుస్తకమును వరిచయము. బేస్తున్నాము. సుమారు 200 పేజలకపైగా ఉన్న ఈ వుస్తకమును-వుస్తకంలోగల పేజీలను కొన్నెంటిని, నాతు ముఖ్యమనిపించిన కొన్ని పేర్యాగాప్రిన్ని యరాతరముగా ఇంగ్లీష్లో మొదట 16 పేజీలుగా అందవేశాను.

ఆ పేర్యాధోలని ఎలా ఎక్టేషణ చేసుకోవాలో రేదీ: H-1-03 వారు ఇచ్చిన 4 గంటల లైవరనములో వివరముగా అందవేయుదినది. ఈ వివరణ సుగువ మాత్రమే, పాందుపరచబడిన మాత్రమేయిటలనే దేశవర్వము తనకు తగన పరిశరాలను, లేశ శరీరాలను తయాచు చేసు కుంటుంది. చివరికి మానవ కరీరం బ్యాల "శ్రీ నియంత్రణ" ఆను అద్వుతమైన విద్యమ నేర్పు కుంటుంది. ఈ మానవ పరిశరం ప్రవంచంలోని అన్ని శక్తులను నియంత్రణ చేయుగ్రినవాడు అది పరమాత్యకు కేవలం ఒక పరిశరంగా మిగిలిపాతుంది. లానికి న్వయం కోరికలుగాని, ఆదరణగానీ ఉందవే.

ఈ స్టిరెనే అర్మనుదు 'కరాష్ట్ర చచనం తెవ' అంటే, బుద్వదు 'అప్పరపావవ' అంటే, జమన డైస్ట్ 'Lord Thy will be done' అంటే, శిశ్ధీ సాయి 'అల్లమారిక' అంటే, వెంకయ్యా స్వామి 'పై చాళ్ళు ఒప్పకోరయ్యా' అంటే, ఆరవింది 'Supra mental descent' అంటే, ప్రామశర్మ ఆచార్య 'నేను నా జాస్ చేరిలో కేలుపోమ్మను' అని అన్నారు.

జీవార్క-దాని పరికరాలు- THE SOUL AND ITS MECHANISM -ఖనిజ జగిట్లే నుంచి పరిచామక్రమంలో వేసే ఈస్తరుదిని అనే స్టిరికి ఎలా ఎడుగురామో రెల్పు రుంది. ఈ వివరణ మర్భీ ఒక సూచన మ్యారమీనని గుర్తుండుకొండి. మీరు మీ అంత్మేరన బట్టి అనగానాని చేసుకొంది. అధ్యయనం చేయంది. ఈ పుస్తిక పరిచయం మీకు జ్వాలాకూలో మహర్షి భాసిన ఫుడ్రకాల్ని చరివించివేస్తే మా ఆశయం నెచిరివనే.

ముందుగా ఒకటి మాత్రం గుద్తుంచుకొంది. చేస్తాము అనలంకారు. ఏ పనినైనా రక్షణమే చేయ్యంది. అలా చేయ్యబేకపోవే ఈ అనంత కాలచక్రభమణంలో ఆ వని చెయ్యకూనికి ఎంత కాలం పరుతుందో రెలియదు.

#### ముందు మాట

ద్రపంచమీనారు ఒక విచిత్రమైన సంధిగ్రావ్యలో ఉన్నది. విశ్వాసమున్నవారు- లేనివారు మరియు ఆస్తికులు- వాస్టేకులు మరియు ఆధ్యాత్మిక వాదులు- లోతిక వాదులు అందరూ పూర్తి గందరగోళంలో ఉన్నారు. మానవజుతి ఈనాడు మన భారతీయ ఆలోచనా విధానాలను వినడానికే ఇష్టపడటం లేదు. ఎందుకంటే

దాని మీద అవగాహన లేని గౌరవ భావము.
 దాని మీద అవగాహన లేని అవిళ్ళనము.

శాక్యతమైన, సవారనమైన, నిత్యమాతపమైన ఆధ్యార్మిక విజ్ఞనము తనపైన శైలిలో విశేషమైన పదబాలములను కలిగి ఉంది. వాటిని సవ్యంగా అవగాహన చేసుకోకపోరే అదొక విచియైన, అర్థరహితమైన పదబాలంగానే మిగిలిపోతున్నది.

్గాక్, పశ్చిమాలు కెందు తమవైన విశ్విమయిన ఆలోదనా విధానాలను కల్లి ఉన్నాయి. కానీ ఈ కెందు ఆలోదనా విధానాల నమన్వమము సాధించగల్లినప్పుడే. ఈ జ్యాసం ఒక మహచ్రరమైన విలువను సంతరించుకొనగులదు. విడేశియులు గ్రాంధుల మీద జరిపిన పరిశోధనలు, ఋఘలు దక్షాల మీద జరిపిన పరిశోధనలను సమన్వయువందుకొని చాలా లోతుగా ఆధ్యయనం చేయగల్లినప్పడు, అన్ని మతాలకు ప్రెజ్ఞానిక సమన్వయం లభించగలదు. ఈ సమస్వయనిన్ని సాధించడానికి గురువుత్తా అనేక ప్రాంతాలలో వివిధ రకాలుగా, వారి వారి సాధనా విధానాల దాగా మనవులకు నేర్చులానికి కృషి చేస్తుంది.

అసలు గురువు అంబే ఎవరు? వివేకమే గురువు, గురువు మానకశరీరధారి కాదు. గురువర్హంలో చేతనవ్వం యొక్క కంటిస్కూటీ ఉంటుంది. అయికే మసం ఆ కంటిస్కూటీని అర్థం చేసుకొలేకపొట్టున్నామని. చరాచర ప్రాణికొటిలోనూ, అన్ని చోట్లా కూడా ఆ సర్వంకర్యామి ఉన్నాడు. ఈ స్టంథంలో కూడా ఆ సర్వంకర్యామి ఉన్నాడు. మరి మనం చెలితే ఆ సర్వంకర్యామి పలకడు. ప్రహ్లాడడు చెలితే పలకుతాడు. కానీ ప్రహ్మాడులు ఎప్పుడు చెలితే పలికాడు? ఎన్ని కళాల హంపలకు గురయ్యాడు? ఎన్నోకళాల పరీక్షలకు గుల్లె, నమ్మ పరిశ్రేమ్లన్లు ఈ శ్రీమువల్లో కూడా ఆ గురువే ఉన్నాడు అనే మానకిక స్థితి తెచ్చుకున్నాకి పలికాడు. మరి అలాంటి మాననికశ్రీతి తెల్పు "జివాత్మ-దాని పరికరాలు" అనే వుద్దకాన్ని ఇప్పుడు మనం చదువుకోహారున్నాము.

vii

అందుదేత 'జీవాత్యచాని పరికరాలు'లో మీకు ఏం నేర్చుకోవాలో అర్ధమైంది కదా! మిగలా జ్వనంలో అందే అపరా విధ్యలలో, గురువుకి మీరు విలువ ఇచ్చినా ఇవ్వకపోయినా ఫర్వాలేదు. అతని యొక్క జ్వనాన్సి మీరు స్వీకరించగలైతే చాలు. కానీ

#### అఖంద మండలాకారం వ్యాప్తం యేన చరాచరమ్। యక్నదం దర్శితం యేన తస్ట్మి శ్రీ గురవేనమః॥

అన్నప్పరు ఇచ్చిరంగా మీరు గురువు కరీరానికి కూడా భగవంతునికి ఇచ్చిన దానికంటే ఎక్కువ ఎలువ ఇవ్వాలి. గౌరవం ఇవ్వాలి. ఆ గౌరవం మీరు ఎంత చూపించుకోగల్కురారో, అంత ఆధ్యార్మిక విద్య మీకు ఒంటబడుతుంది. ఇది చాలా జాగ్రత్తగా గుర్తుంచుకోంది. గురుగీతలో ఇది చాలా సృష్టంగా చెపుతారు. ఎందుచేతంటే నీవు ఎంత గౌరవం ఇప్పావో, ఎంత క్షడ్మా రశ్వులలో నీ యొక్కు మగౌవాక్యాయ కర్మలను "గురుస్వరూపానికి" అర్పించగల్కుఠావే, అంత పలితం మమ్రంది. ఆధునికి విద్యలలో గురువు యొక్క పక్షికిగత జీవితంతో గానీ, శరీరంతో గానీ సంబంధం ఉండడు. కేవలం గురుశిమ్యల మధ్య బీరణం ఇభ్చిపుచ్చుకోవటం మాత్రమే ఆరుగుతుంది. ఫౌతికి విద్యలలో ఫౌతిక గురువుల ద్వారా ఇండితమైన జ్ఞనం మాత్రమే లభిస్తుంది.

ఆధ్యాత్మిక విద్యలో ఈ ఇచ్చిపుచ్చుకోవటం అన్ని తలాలలోనూ అనగా స్కూల, సూక్ష్మ కారణ తలాలో ఒకేసారి జరిగిపోతుంది.

#### గురుమూల్తిం స్మరేశ్చిత్యం గురిశీర్మామ సదాజపేత్. గురిశీరాజ్ఞం ప్రకుర్మత గురిశీరన్నన్న భావయేత్ ။

σ-గురుస్వరూపమును పర్వరా పర్యబ్యాన్మరించాలి. శ్రీనర్ముటడేవుని వారశమును
"గురు" అను రెండు అక్షరముల మంత్రమును నర్వరా జపించాలి. ఎల్లప్పుడునూ టేశక వరణ్యుని
యొక్క శాననమును ఆదరణలో ఉందవలంయును. గురుబ్రహ్మము కన్న నిశరములగు దృశ్య
చేరార్లమేనియును అచింపదగరు. ఈ భకారము గురుమూర్తి స్వరణము, గురుమంత్ర జరము,
గురుశాననము భకారము త్రవిత్తంచుల, గురు పర్మబ్నామును భావించుల, ఇచ్చాయు శిశ్యుల
పరమ ధర్మములని చెలియనలేను.

అసరా విధ్యలు అంటే ఫిజెక్స్. కెమిస్టీ లాంటివన్నీ ఆత్మకు సంబంధించనటువంటి విధ్యలు. ఈ విధ్యలలో నీవు గురువుకి గౌరవం ఇవ్వార్సిన అవసరం లేదు. ఇవ్వకపోయినా కూడా నీవు పుక్రకాల ద్వారానైనా లేక ఏ ఇతర మర్వాల ద్వారానైనా ఆ ఖ్యానాన్ని తెలువు కగలవు. కాపీ ఆధ్యాత్మిక విధ్యమ ఎట్టి పరిశ్రీమల్లోనూ లోరికి డేహదారియైన గురువు అందకున సాధనల తెలుసుకుగలవు. రీద్ర ప్రయత్నం చేస్తే పోలిక శరీరధారియైన గురువు అందకున సాధనల ద్వారానే అతనికంటే చాలా ఎక్కువ స్టితికి శిష్యుడు వెళ్ళిపోగలడు. దానికి భౌతిక శరీరధారియైన గురువు చాలా అవసరము.

శ్రీరామకృష్ణ చరమాంన ఆనని గురువు కంటే చాలా ముందుకు వెర్చిపోయాడు. ఏకలవృద్ధికి కూడా మొదట భౌరిక శరీరధారి యొక్క మూర్తి అవసరమైనది. నివేకానంద కూడా ఆ కోవకు చెందిన వాది. కబీరిదాస్ అలాంటి మహనీయుదే. శంకరాదార్యుల వారు ఉన్నారు, ఆయన గురువు కంటే చాలా ముందుకు వెళ్ళిపోయారు.

ఆలా ముందుకు వెళ్ళిపోవటానికి ముందు. గురువుకి పరిపూర్గమైన ఫొతకమైన మర్యాద ఇవ్వవలసినటి. అంకకంటే తక్కువలో ఆర్యార్మిక్ విద్య రాదు. ఎందుకు రాదు అన్నది 'జీవాత్కవాని పరికరాలు' డదిపెరే చెలుస్తుంది. కానీ గురువుకి అంత ఇస్తరం ఉందా దేదా? గురువుకి ఇస్తరం ఉందనక్కనేదు. గురువు యొక్క కరీరం కూడా ఆర్మ యొక్క సతిరుపమి. ఆది గురువుకి కెలియకపోవడ్కు, కానీ నీవు తెలుసుకోవడ్కు శ్రేడా అర్థమెంది కదా!

దాని కొరకు మూడు రకాలైన జ్ఞానమును లెలుసుకోవాలని చెప్పాము. ్పేరణ, ధారణ, అచరణ, 'జీవాత్మ-దాని పరికరాలు' స్టేపరణకి సంబంధించిన విషయం లెబుతుంది.

టెలిఫోన్ని మన టెవిని చూసి కనిపెట్టారు. కెమెరా ఏమి చూసి కనిపెట్టారు? కళ్ళని చూసి కనిపెట్టారు. కంప్యూటర్ని టైయిన్న్ని చూసి కనిపెట్టారు. అంటే మనకున్న ఆధునిక, వైజ్ఞానిక పరికరాలన్నీ కూడా మన శరీరాన్ని చూసి కనిపెట్టబడినవే.

దీన్ని బట్టి మీరేమని చెప్పవచ్చు? రాలోయే రోజులలో కనెపెట్టలోయేవన్ని కూరా మన శరీరంలోనే ఉంటాయి. శరీరంలో లేనటువంటి దాన్ని వాడ్ని కనిపెట్టలేదు. 'జివాత్కదాని పెరికరాలు'లో మీరు నేర్చుకోవలసినది ఏంటంటే, ఏలైతే బ్రహ్మంచంలో ఉన్నదో అదంతా కూరా ఈ శరీరంలోకుండాండంలో) ఖర్చితంగా ఉన్నదని. ఆ బ్రావాన్ని మనం పొందబోతున్నాం. దాన్నే 'సేరణ అంటాం. అందుకే ఏది కనిపెట్టాలన్నా. ఏ బ్రావాన్ని మీరు సొందడలుచుకున్నా ఆ సర్వజ్ఞత్యం యొక్క బీజం 'త్వక నిరతిశయం సార్వజ్ఞ బీజం' (ప.యో.సూ. సమాచి పొదము 1-28) ఈ శరీరములో ఉన్నది. ఈ శరీరం మనికి రావదానికి సక్యతి ఏంత కష్టపడిందో, ఎన్ని కోట్లకోట్ల సంవత్సరములు పరిణామ్యకుం చెందితే ఈ మానవ శరీరం ఏర్పడిందో ఐతరీయో పనిషత్ చదినితే మనకు రెలునుంది.

#### ళ్లేం. తాభ్యా గామానయత్తా అబ్దువన్ న వైసోయమలమిలి :

తాభ్బో శ్వమంనయిత్తా అబ్రువన్ న వైనోయమలమితి 🛚 (ఐ.ఉ.2-6)

i)

తా: బేవతల నిమిత్తమై ఆ పరమాత్మ ఒక వృషకమును రెచ్చియిన్నేను. ఆ ఎడ్డు మాకు చాలదు. అని బేవతలు చెప్పిరి. ఆ నిమ్మట పరమాత్మ అశ్వమును రెచ్చి యిచ్చెను. అది కూడా మాకు చాలదు అని బేవతలు చెప్పిరి.

#### ళ్లే ۽ తాభ్యా పురుషమానయిత్ తా అబ్రవన్ సుక్కతం బత ఇతి

#### పురుషా వావ సుక్కరం ఈ అబ్రబీద్యధా యతనం ప్రవిశతేతి (ఐ.డి.3-7) తా:- ఆ పరమాత్య ఆ దేవతల నిమిత్తము పూర్వము నీటినుంది పుట్టిన(తమకు)

ఈ: ఆ ఎరమాత్మ క దవత నుమ్మము ప్రామానుములు ప్రామానుములు మూలయాధవైన పురుషుని తెల్పిను. నారా పురుషుని జాది, ఈ పురుషును జాగుగా సృష్టించబడినాదనిల,ఈ పురుపుడే చక్కగా నిర్మించబడినాదని రమ ఆశ్చర్యమును తెలిపిరి. అప్పుడు ఆ దేవతలను చూది పరమాత్మ మీ మహ్హనాలకు వెళ్ళుడు అని వెప్పెను.

భగవంతురు దేవతలకి మొదట వృషధమును చూపి 'ఇందులోకి స్థువేళిస్తారా', అని అడిగిలే వాడ్ళు 'ఇది మాకు చాలదు' అని అనిరి. శరువాత గుజ్జమును కూరా అలానే తిరెన్కిందిరి. అప్పరు పరమార్మ మానవశరీరమును చూపగా దేవతలు ఆనందముతో స్థవేశించటానికి తమనమ్మధిని తెల్పిరి.

ఈ వ్యాఖ్య మగకి చాలా ముఖ్యం. మనకి ఆవులు, గుర్గాలు ముఖ్యం. శక్తిని ఉపయోగించుకునేందుకు గుర్గం చాలా ముఖ్యం. సార్విక గురానికి, పద్ధింతకు అక్త ముఖ్యం. అంటే చగవంతరు గుర్గం చాలా ముఖ్యం. సార్విక గురానికి, పద్ధింతకు అక్త ముఖ్యం అంటే చగవంతరు గుర్గి ఆడిలో పరిణామ్యకువంలో పద్ధితరిక, శక్తికి గ్రాముఖ్యం ఇచ్చారు. గుర్గానిని, అవుకు నేపిందాలో ఈ సెండికి కలయిక మనం చూస్తాం. ముందు అవులగో గడిపాడు. తర్విక ముఖ్యేత సంగ్రామంలో శ్రీకృష్ణరు పార్వనికి సారధిగా ఉంది, గుర్గాలను నియుంథించటంలో దశంతకోవారు లేదనిసించారు. కృష్ణుడు యొక్క ఆ సామ్యాక్యన్ని మనం మర్చిపాడారా. మర్భీ ఆ సామర్యం నకులుదికి ఉంది. రద్ధం చారాపాతంగా కుఠున్ను ఉంది. గుర్గాన్ని ఎలా నదిసేవాడట అంటే, గుర్గం తెడిపేది కారు. వాడు తడిసేవాడు కాదు. ఆ గుర్గం యొక్క వేగం, మరియు సీటీధార యొక్క వీగాని అంత ఎక్కువగా సమత్యం చేసుకోగలిగీ వాడట. అదే గుర్గాన్ని మర్భీ షీర్ణీసాయి ఉపయోగించుకున్నాడు. గుఖ్మాన్ని ఉపయోగిందుకొని ఫోరికి జగన్వులో చేశే చమర్భారాలు చూరించారు. ఎలాగంటే గుఖ్మాన్ని ఉపయోగిందుకొని ఫోరికి జగన్వులో చేశ్వంది. 'వాక్'. అగ్గిగా శాస్త్రిలలో చెప్పబడి ఉంది. ఆ అగ్నిధి చిన రాహంలో స్థిపింది అందుతోని విధుశివి చక్తులకుట్టా వార లోగాలను, కష్టిలను వాబా తీర్చేవారు.

కానీ సత్యసాయి దేనిని ఉపయోగించుకుంటున్నారు? ముందు ఏనుగును ఉపయో గించుకున్నారు. ఏనుగు దేనికి స్టరీకో తెలుసు కథా? హెస్టినాద ద్రుబోధిసి- దనానికి హెస్ట్ యొక్క స్వర్టు పానికి చాలా దగ్గర సంబంధం ఉంది. శ్రీ సూక్తంలో ఏనుగుకి సంబంధించిన మంత్రాలు వసాయి.

#### అశ్వపూర్వాం రధ మధ్యాం హస్తినాద ప్రహాథిసిం : శ్రీయం దేవి ముపక్కాయే శ్రీర్మార్గేవిర్మషతామ్ :

అర్యం- శ్రీడేవి గుజ్జములు పూన్పబడిన కలే మర్యమున ఉంతును. ఆ దేవి తన సన్నిది సుండి ఏమగుల మంకార ధ్వనులడే మేలుకొలుపబడును. అద్ది ప్రకాశమానయగు శ్రీలక్షిదేవిని నేను స్వార్థనా పూర్వకముగ ఆహ్వనించుడున్నాను. ఆ మహాలక్ష్మి నాసైని అనుగ్రహముడే నాకు సాకాత్యవించి నాకు లభించుగాక.

ఐరావతాన్ని మాధ్యమంగా చేసుకుని సర్వసాయి అనతంతమైన విశ్వర్యాన్ని, దేనరులని సమీకరించుకొని దానిని విశ్వకర్యాణానికి వినియోగిన్నా, పరిత్రతను "పెంచటానికి గోశాలను కూడా నిర్మించారు. పైన చెప్పిన దానిని మీరు Intuition లో ద్యాసంలో ఆర్ధం చేసుకోవటానికి ద్వయత్నించండి, మానవ శరీరధారిలో ఖనివాలు. వృక్తాలు,పతుస్వ్యాధుల దృజ్ఞ మీజ దావంలో ఉంటుంది కనుక వాటిని ఉపయోగించుకొని ఆయా దృజ్ఞలను మాగ్వీచరుదుకోవచ్చు అని శ్రీకృష్ణుడు, శిరిడీ సాయి, సత్యసాయి నిరూపించారు. ఇదంతా (చీరణ కొరకం చెప్పరున్నాను.

మీలో చచిత్రత, కౌర్యము, సమ్మర్ధి మొదలైన గుణాలను పెంపాందించడానికి ఆధారం అవులు, గుణ్మాలు, ఏనుగులు, వీటిని మాత్రం మీరు చాలా వాగ్రత్తగా ఉపయోగించుకోవాలి. ఆఖరికి మన సూమ్యని రధానికి కూడా 'సప్పాక్స రధమనురాధం' ఎరుు గుణ్హాలున్నాయంటాము. మార్యుదులేనిదే ద్రపంచమే మేలుకోరు, దానికా శక్తిలేదు, ఏడు గుణ్హాలలో శక్తి ఎలా స్రవహిస్తుంది? ఆలానే మార్యుధికి, గుఱ్ఱం యొక్కు చేతనత్వనికి గల సంబంధం ఏంటి? గుఱ్ఱం యొక్కం ఆరానే, ఆది కేవలం శక్తిక్క ద్రారీక, అలాగే అగ్నికి, మేకికి చాలా దగ్గర సంబంధం ఉంది. అందుకే అగ్నిని 'ఆబవాహనాయ నమ్' అంటారు, సూమ్యని రధంతో మీరు పాటి, అందే మీరు ఏ గుఱ్ఱా ఎక్కిరే సూమ్యకిలో పోటి పదారారు? ఆక్కమన్న ద్రరీక ఏంటి?

ఉదా:- ఒక జండాన్ని తీసుకొని, దానికి మూరు రంగులు, మధ్యన ఒక చ్యనం వేశామ నుకొండి. ఎవడన్నా దాన్ని కాల్చేస్తుంచే, మనకు ఒళ్ళు మండిపోరుంది. ఎందుకని? ఆది మన చేశం ఆనే బావగ్ ఉంది కాబట్టి. ఒక సంబంధం ఉంది కనుక. ఒక మెందాక్ సంబంధం పెట్టుకోనలైతే, ఒక గుగ్రములో కూరా సంబంధం పెట్టు కోగలం. జంతువులతో ఎలా సంబంధం పెట్టుకోవాలి అనేది విధానం. విధానం అంటే ఇక్కడ పనిముటు.

ఆత్మ యొక్క పనిముట్టు శరీరం,

అగ్నిసి ఒక జీవాత్మ అనుకుంటే దాని యొక్క పనిముట్టు మేక,

సూర్యుడి యొక్క పనిముట్లు- ఏడు గ్బురాలు,

యమధర్మరాజు యొక్క పనిముట్లు గేది. అదేగా ఆయన వాహనం.

"జీవార్మ." దాని పరికరాలు" అంటే నేను అర్మ యొక్క వాహనం గూర్చి మాట్లారు రున్నాను. యముది వాహనం మహిషం కథా! అందుచేత యముడు ఏం చేస్తాడు? గేడే ఇద్దారా మవర్చి నియండ్రణ చేస్తారు. మరి మీరు ఏ పాలు జ్రాగుతారు? గేడే పాలు. మీకు కష్టాలు రావటానికి అసలు కారనం ఏంటే అంటే గేడి పాలు త్రాగడమే. అది ఆర్థం అవటం లేదు. పాలు త్రాగినే ఏముంది అంటారు. అసలు పాలే త్రాగడ్డు అని ఇప్పటి వైద్యులు అంటువ్వారు.

సాధారణంగా మనం ఒక చివర నుంచి ఇంకి చివరకి పోరూ ఉంట్రాము. ఆధ్యాత్మిక జివితంలో ''పమత్వం యోగ ఉద్యరే'' అనేది ముఖ్యం. ఈ విషయాన్ని దగవద్దీరలో శ్రీశృష్టుడు చాలా సృష్టంగా చెప్పాడు

#### ಯು**ಲ್ಲಾವಕರ**ನಿವಕರನ್ನು ಯುಕ್ತವೆವುಸ್ಯ ಕ<u>ರ</u>್ಷನು।

#### ಯುಕ್ಷ ಸ್ವವ್ಯಾಪಬ್4ಸ್ಯ ಯಾಗಿತ ಭವತಿ ದುಾಣಪತ್ತೀ(ಫಾಗ್ಟೆ 6-17)

లర్హం: ఆహారవిహాదాడులు యుక్తంగా ఉందుకొనే వానికి, కర్మలు తగుమాథంగా వినియోగించే వానికి, నిగ్రమ, మెలకువమా సమంగా పాటించేవానికి యోగం (జనన మరణ) మాఖాన్ని హరస్సంది, అన్ని విషయాలలోనూ సమత్వం పాటించటమే యోగము.

ఈ విషయం అగస్యుడ్ కథ ద్వారా చెప్పటం జరిగింది. శివసార్వకుల విచారం జరుగుతున్నపుడు దేవతలందరు కామాయులక వెళ్ళిపాయారట. వెళ్ళిపారుకుంకి ఏమైంది. హూరారం ఒక వైపుక వంగింది. దాన్ని (అత్తర దక్షిణ భారరదేశాలను) సమతుల్యం చేయటానికి అగస్యుడిది సంసారు. ఆయన ఎంద్య పర్వరమును దాది దక్షిణ భారకదేశానికి వెర్చిశాడు. అంతే భూభారం సరైపాయింది. ఒక ఒక వ్యక్తి. ఆ ఒక్క అగస్యుడు మొత్తం శివపార్వరుల వివాహనికి విర్భీసిన చేవరా గణాలందరిని కూడా సమాసం చేసాడు. ఆ సమాసం చేసే ఏధానం మన శరీరంలోనే ఉంది. అందుకు ఈ కథ చెప్పబడింది. ఒక వ్యక్తి చాలు మొత్తం చేవతలని సమాసం, చేయవాదికి. ఆగస్సుడు దక్షణ చారందేశానికి వచ్చినడ్డే సీవు ఎక్కడ ఉన్నావో లక్కడే సీ యుక్క ఉత్తర దృవా అలో మార్పు రెచ్చుకోగలైరే. ఆ మార్పుని అంతరా తేవడ్ను సీ యొక్క ఉత్తర ధృవం అంటే ఏమిటి? మూలధారం. ఈ రెందేటి మర్య సీ చేశవశ్వం మాలకే సీవు సరైపాతావు విధికుణురు అంకలో ఉన్నా రాముడు పార్టీయే. రావణాసురుడు సీతను ఎత్తుకు పొవటానికి రాముడు ఉన్న చోటికి వచ్చినా రాముడు పార్టీకారు. అందువేత చేతనత్వ ఏట్టానం అనేదీ అర్ధం చేసుకొండి మీరు. శౌరిక విజ్ఞానం గురించి మాట్లాడటం రేదు. మీ చావన ఎలా ఉంటే వారు అలా అవుతారు. మీరు ఏపిధమైనటునంటి భావంలో ఉంటే అక్షణంలో మీరు అడే అవుతారు. ఈ డివాత్క దాని పరికరాలు లో మీరు నేర్వుకోవటను ఎషయాలు. మీకు స్పష్టంగా అర్హమైనమాయిగరా! మనలో చావలనిన మార్పులేమిటో కూడా తెలిసాయి గది. సావధానంగా దవవంది. చక్కటి అవగాహన వస్తుంది.

ఎలీస్ ఎ. బెయిలీ దేత జ్వాలాకూల్ మహార్షి 24 పుస్తకముల లిస్ట్ డ్రక్క పేజిలో ఇవ్వబడినది. ఔత్సాహకులైన వారు ఆ పుస్తకములను చదుపుకోవచ్చు.





# ఒక్క మాట వినండి



ఈ పుగ్రకం ఒక్కనిళా చదివి ప్రక్కన పెట్టిం మాక్రం కాదు. ఇందులో పెలకట్టలేని అనంతమైన అభినామ మారిదు పరంగా ఉంది. అందువేత ఈ పుగ్రకమును ఒకటికే ఎదినార్లు చదివి అర్థం చేసుకొన్ని ఆచరంల. అందంకే అందు చాట్గిం అధ్యంత మహిన అదికార్లు చేసినికి అందుంచిక్కిని మనం మరిమ గురువుల ప్రణాకలో భాగన్నుమున్నాని జీవికారు చర్చు మను మరుమ గురువుల ప్రణాకలో భాగన్నుమున్నాని జీవికారు నగ్గం చేసుకోవటానికి అధ్యంత సుక్కమైన దగ్గల మార్గం, ఈ జ్ఞునాబ్ల అందలికి అందించటుం. తద్వారా మరుమ గురువుల మార్గడిస్తునంలో మర జీవికాలు ధిక్కమాతాయుకటంలో అళిచయిత్తే జనుమంత్రినా లేదు- లేదు. ఈ మర్గమూతులు వార్గమూతాయుకటంలో అళిచయిత్తే జనుమంత్రినా లేదు- లేదు. ఈ మర్గమూతులో ఇంగ్లీస్ హంలుగృష్టలేకి దానికి రగిసి తెలుగు వివరణ అందంకి అల్లమున్ను విధంగా మార్గమూతంలో పెట్టరికినడిని ఇంగ్లీస్ చెలు మరువుల అందంకి అర్థయేత్తున్న కురంగా మార్గరుగులాంచే చెప్పరిడికింది. ఇంగ్లీస్ చెన

#### Works by Alice Bailey and Djwhal Khul

- Initiation, Human and Solar (1922)
- Letters on Occult Meditation [1922]
- A Treatise on Cosmic Fire [1925]
- A Treatise on White Magic [1934]
- Discipleship in the New Age Volume I [1944]
- Discipleship in the New Age Volume II [1955]
- Problems of Humanity [1947]
  - The Reappearance of the Christ [1948]next in this series
- The Destiny of the Nations [1949]
- Glamor A World Problem [1950]
- Telepathy and the Etheric Vehicle [1950]
- Education in the New Age [1954]
- The Externalization of the Hierarchy [1957]next in this series A Treatise on the Seven Rays:
- Volume 1: Esoteric Psychology I [1936]
- Volume 2: Esoteric Psychology II [1942]
- Volume 3: Esoteric Astrology [1951]
- Volume 4: Esoteric Healing [1953]
- Volume 5: The Rays and the Initiations [1960]
- The Yoga Sutras of Patanjali [1927] (paraphrased by Djwhal Khul with commentary by Alice Bailey)
- The Labors of Hercules [1974]
- (paraphrased by Djwhal Khul with commentary by Alice Bailey) Works by Alice Bailey
- The Consciousness of the Atom [1922]
- The Soul and its Mechanism [1930]
- From Intellect to Intuition [1932]
- From Bethlehem to Calvary [1937]
- The Unfinished Autobiography [1951]



Djwhal khul

1

One of the ascended masters of the Great White (Light) Brotherhood, Djwhal khul is recognized as the "great Psychologist" and is a teacher of higher metaphysical laws. He is well known for his teachings transmitted to Alice Bailey. Djwhal Khul is currently working extensively with transforming the collective consciousness of humankind. His teachings are filled with wisdom and humor. Djwhal Khul has a great understanding and compassion for the human process because of his own incarnations on the physical plane. His devotion to the planet and all beings on her is reflected in his commitment to the restoration of divine plan on Earth.

#### AAAAA THE SOUL AND ITS MECHANISM AAAAA

#### **బిషయసూచి**క

| 1. ಅಧ್ಯಾಯಮು  | THE SOUL AND ITS MECHANISM                         | 1   |
|--------------|----------------------------------------------------|-----|
| 2. అధ్యాయము  | నేటి పరిస్థితులు                                   | 26  |
| 3. అధ్యాయము  | గ్రంధులు - చక్రాలు                                 | 33  |
| 4. అధ్యాయము  | వర్హ్మాశమ వ్యవస్థ                                  | 41  |
| 5. అధ్యాయము  | ప్రాక్ పశ్చిమాల కలయిక                              | 48  |
| 6. అధ్యాయము  | మతములు గ్రంధులు                                    | 63  |
| 7. అధ్యాయము  | భవిష్యత్ విద్య ఆధారము                              | 65  |
| 8, అధ్యాయము  | హృదయము                                             | 80  |
| 9. මధ్యాయము  | చక్రములు, వాటి దళముల మీదున్న అక్షరములు             | 98  |
| 10. అధ్యాయము | చక్రముల శక్తి ద్వారా గ్రంధులను ప్రభావితం చేసుకొనుట | 112 |
|              |                                                    |     |

# మొదటి అధ్యాయాము THE SOUL AND ITS MECHANISM

యొక్క సంక్షీప్త రూపము

The world is now undergoing a catharsis. The believers as well as non-believers, theists or atheists, materialists or spiritualists, all are in utter confusion. Our attitude towards philosophical and psychological thought of East, entire omission of Eastern thought from our books, is because of undiscriminating awe or of equally undiscriminating distrust. East has its own idioms, and untranslated they make a strange jargon of confused poetlzing or self-mystification.

Both East and West have specialized thinking. But specialized thinking has its value if it leads to an ultimate integration. The Western study of glands and the Eastern study of chakras or "centers" have to be now integrated and in depth study of these will lead to an integrated system of scientific orientation of religions.

The most precious bit of knowledge we possess today about man is that he is a creature of his glandular sceretions. Man as a distinctive organism, is the product of number of cell factories. Life, body and soul emerge from the activities of the magic oze of their silent chemistry.

Man is regulated by his Glands of Internal Secretion. Dr. Rubin says," the physical appearance of the individual, his physical traits, or what might be called the chemistry of his soul, are demonstrated in a great measure by the character and amount of internal secretions of his various clands."

Eastern psychology deals with that which it claims lies at the back of the form. It is spiritual and transcendental. It assumes a soul and a spirit and all its deductions are based on this premise. It fully admits the form and the structure, but lays emphasis upon the one who uses the form and the gray with which he drives forward. It is the psychology of life and energy.

If the soul exists - and this must be demonstrated - and is the conscious divine soul, can it be aware of the physical plane as well as of its divine affiliations? If it is the dominant energy, producing all manifestation - and this too must be proved cannot that energy be adapted to the structure which it uses in such a wise and significant manner that the best results may be achieved?

Cannot the scientific knowledge of the West about form, and the accumulated and inherited wisdom of the East about the nature of the Soul be brought together intelligently so that a perfect expression of the Soul may be produced through the medium of the mechanism?

Cannot matter reach upwards towards mind and Soul and Spirit - call it what you will - and cannot Spirit, assisting that urge upwards, perfect the vehicle through which it demonstrates, and thus shine more radiantly?

Psychology, is the science of the activity of man, as a living organism, in the environment in which he finds himself the science of the interplay between man and that of environment.

Hocking says: "The self is indeed a system of behavior. It is a system of purposive behavior emerging from a persistent hope. The kernel of the self is its hope."

This field of human behavior has three main factors:

- 1. Environment.
- 2. Human apparatus or response apparatus.
- 3. Conduct. The inter-relation between environment and response apparatus.

It is through nervous system, perhaps the most intricate and wonderful part of human structure, that we contact our environment, the external world and are adapted to function in it. Through this system we become aware of information ceaselessly conveyed to us from the net work of nerves, spinal cord and the brain.

Dr. Rubin in his 'Your Mysterious Glands' says, " we are now rapidly coming to believe that all we are and all we may ever hope to be, depends very largely whether or not we have been born with normal ductless glands."

Dr. Cobb, tells us, "....only three and a half grains of the thyroid secretion stands between intelligence and idiocy. It is gruesome thought to realize that the absence of one chemical can result in a failure of development of the mind and body of an individual."

It should also be remembered that so far, no chemical discoveries justify any bright hopes of improving the human normal. Less than normal amount causes deficiency problems, whereas increasing the normal amounts generates another form of abnormality and not a genius.

The statement - Samatvam Yoga Uchyate - Balance is yoga, now has to be given a deeper consideration.

Glands may be divided into two main groups, those which are concerned with the drainage system - the lymphatic glands and those which secrete products for use in daily bodily work.

The second group, whose duty is to contribute fluids which, acting in concert with each other, control and regulate the bodily processes, consist of two subdivisions. The first of these contain glands with ducts, down which they discharge their contents. The second possess no ducts, and their secretions are absorbed directly into the blood stream. These are known as ductiess glands, or 'endocrine organs' and their products called internal secretions.

Dr. Berman tells us, "Body- mind is a perfect corporation. Of this corporation the glands of internal secretion are the directors...Behind the body, and behind the mind is this board of governors." All the glands work in unison. They are known to correlate their activity, to balace each other, and through their united effect, it is claimed, to make a man what he is.

The blood system and the nervous system pursue their own activities but are closely linked with the endocrine system. The blood acts mysteriously as the carrier of the peculiar hormones of the different glands, and the nervous system seems more specifically related to the psychical development incident to the normal, or abnormal, functioning of endocrine glands.

Beginning with the head, and working downwards there are seven glands of special importance. These are:

| NAME       | LOCATION            | SECRETION                 |
|------------|---------------------|---------------------------|
| Pineal     | Head                | Unknown                   |
| Pituitary  | Head                |                           |
| -anterior  |                     | Unknown                   |
| -posterior |                     | Pituitrin                 |
| Thyroid    | Throat              | Thyroxin                  |
| Thymus     | Upper Chest         | Unknown                   |
| Pancreas   | Solar Plexus region | Insulin                   |
| Adrenals   | Behind the kidneys  |                           |
| -cortex    |                     | Unknown                   |
| -medulla   |                     | Adrenalin                 |
| Gonads     | Lower Abdomen       | Of the testes and ovaries |

Above details are not final. Experiments with the ductless glands are being continued. But basic postulates of the Author remain.

Link the above table with the Lalita Sahasranama as Rakini... food ... location ... figures of goddesses... their weapons etc.

 THE PINEAL GLAND - It is suggested that this gland regulates our susceptibility to light, that it has a definite effect upon sex nature and is related to brain growth.

In the ancient belief that the pineal gland is the seat of the soul and in the fact apparently established that the pineal gland is a distinctive gland of childhood and atrophies later, is there not, perhaps, some real connection of hidden truth?

PITUITARY - location head, secretion of anterior gland unknown, secretion of posterior, pituitrin.

It is really two glands in one. It has a close relation to sex, and is also related to such periodic phenomena as sleep and sex epochs. It is a gland of continued effort, of energy consumption and is essential to life. Insufficient pituitary development causes conspicuous moral and intellectual inferiority, and lack of self-control. With good pituitary development there is pronounced mental activity and endurance.

Post pituitary governs maternal-sexual instincts, and their sublimation's, the social and creative instincts, energizes tender emotions. (Sajal Shraddha ) .

The ante pituitary is the gland of intellectuality. Capacity of mind to control its environment by concepts and abstract ideas. ( prakhar pragya ) Shiva- shakti.

3. THYROID - location throat, - secretion thyroxin.

This gland is found astride the neck, above the wind pipe, close to the larynx, and is a very large gland. It was once a sex gland, is frequently called the 'third ovary', is always involved in ovarian cases. We are also told that it is the great differentiation of tissues, and has anti-toxic power, preventing poisoning and increasing resistance to poison. [ is it related to the lord Shivas halahala?]

Above everything else the thyroid gland is the controller of the metabolism of energy. It has been called the efficient lubricator of energy transformation, and is the greatest catalyst of energy in the body. It controls the speed of living and is the keystone of the endocrine system.

4.THYMUS - location upper chest - secretion unknown.

It seems to be connected with the irresponsible nature of children, and over-functioning in adult years, produces the irresponsible man or woman, and the amoral people.

5. PANCREAS – location, solar plexus region – secretion, insulin.

It is close to solar plexus , which is the brain of the instinctual animal nature and is closely concerned with the 'mobilization of energy' for physical and mental purposes. It has two secretions, both insulin, one concerned with the digestive processes and the other known to be vital to the metabolism of sugar.

6. ADRENALS -location behind kidneys, secretion of the cortex adrenals unknown, of the medulla adrenals, adrenaline.

They are concerned with general growth, and the growth of the brain cells. Primarily the glands of combat. 'all the evidence points to its medulla as the secretor of the substance which makes for the phenomena of fear, and to its cortex as dominant in the reactions of anger.

7. GONADS - location, lower abdomen · secretion, that of male testes and female ovaries.

The details of the glands shows that a saint can be made into a sinner and the sinner into a saint, and this merely by increasing or decreasing certain internal secretions. Thus a man is no better, no worse, than the equipment he comes into the world and his mechanism is the sum total of him. He can improve it or misuse it, but the apparatus is the determining factor. Free-will is eliminated and immortality denied.

As for the individual, are glands and glandular functions primary causes, or are they merely effects or instrumentalities? Is there not, in truth, something greater which lies beyond? Is there not in each one of us a soul which functions through the whole physical and psychic mechanism?

For answers to these questions, let us turn to the Wisdom of the East.

The Oriental psychologist starts with that which the Occidental regards as hypothetical. His position may be summed up as follows:

 There is nothing but energy, and it functions through a substance which interpenetrates and actuates all forms, and which is analogous to the ether of modern world. Matter is energy or spirit in its densest form, and spirit is matter in its most sublimated aspect.

- As this ether interpenetrates all forms, every form has an etheric form or etheric body.
- 3. As the tiny atom has a positive nucleus, or a positive nuclei, as well as negative aspects, so in every etheric body there are positive centers of force in the midst of negative substance. The human being too has an etheric body which is positive to the negative physical body, which galvanizes it into activity, and which acts as its coherent force. holding it in being.
- 4. The etheric body of man has seven main nuclei of energy through which various types of energy flow, producing his psychical activity. These nuclei are related to the cerebrospinal system, and the base of this psychical activity, or the seat of the soul nature, is situated in the head. The governing principle therefore is in the head and from this center the entire mechanism should be directed, and energized through the medium of the other six force centers.

Only certain centers are now functioning in man and the rest are quiescent. In a perfect human being all the centers will function fully and produce perfect psychical unfoldment and a perfect mechanism.

Inherent in substance, and a perpetual counterpart of it, is life, incessant life. Life and substance are one and the same, one and forever inseparable, but different aspects however, of one and the same. Life is, activity or spirit, and substance, form or matter. Life is the father and begets [pitaha masya jagatah dhata ...], substance is the mother and conceives [ [vonih..].

In addition to these two aspects, of life and substance, there is still a third. Life is theoretical or potential activity, and needs a field of operation [kshetra and kshetrajya]. Substance furnishes this and in the union of life and substance, there flames forth active energy.

Thus we have a single reality, universal substance: but at the same time a coexistent duality, - life and substance, and

at the same time, a coexistent trinity, life, substance and the resultant interaction which we call consciousness or soul.

In taking on density, energy takes on, or descends into, seven degrees or planes. Man exemplifies three. He has his physical body, his emotional mechanism and his mind body, and consequently functions on three planes, or is awake on three, the physical, the emotional and the mental. He is on the threshold of the fourth and higher factor, the Soul, the Self and will next awaken to that realization.

In addition to seven planes, each plane has seven subplanes. We will discuss only the seven sub-planes of the lowest or physical plane.

Three sub-planes of the physical are known to every school boy. The soild, liquid and gaseous. For example, ice, water and steam. In addition there are four subtler planes, or rather four different types of ether. These four are co-existent with each of the three well known sub-planes and interpenetrate them. I have the soilds as muscle, skeleton etc., liquids as blood, urine, sweat etc., gases as the air we breath, the gases produced in the intestines etc., and then the manas, buddhi, chitta and shamkar ponetrating the three?

The etheric counter part, whether of man or of any physical thing, is of the universal substance, of universal life, and of universal energy. It partakes of all of these. But it is not self-sufficient or independently existing. It draws upon the reservoir of universal energy, and in it the etheric counter part lives and moves and has its being. Energy is thus functioning through the etheric.

This is true to man also. The universal energy functions through his etheric body. And as man exists on seven planes, so the etheric body has seven points of contact with energy, - but as only three planes are active, and four dormant, so only three force centers are fully developed and the four as yet undeveloped.

No less a scientist than  $\,$  Sir Isaac Newton accepts the universal medium of ether without question. In the last paragraph of his Prncipia, he says –

"And now we might add something concerning a most subtle spirit which pervades and lies hid in all gross bodies; by the force and action of which spirit, the particles of bodies mutually attract one another at near distances, and cohere if contiguous; and electric bodies operate to greater distances, as well repelling as attracting the neighboring corpuscles; and light is emitted, reflected, refracted, inflected, and heats bodies; and all sensation is excited, and the members of animal bodies move at the command of the will, namely by the vibrations of this spirit, mutually propagated along the solid firmaments of nerves, from the outward organs of sense to the brain, and from brain into

But these are things that cannot be explained in few words, nor are we furnished with that sufficiency of experiments which is required to an accurate determination and demonstration of the laws by which this electric and elastic spirit operates."

Encyclopedia Britanica gives under the heading of 'ether'-

"Whether space is mere geometrical abstraction, or whether it has definite physical properties which can be investigated, is question which in one form or another has often been debated. As to the parts which are occupied by matter, that is a substance which appeals to the senses, there has never been any doubt; and whole science may be said to be an investigation of properties of matter. But from time to time attention has been directed to the intervening portions of space from which sensible matter is absent; and this also has physical properties, of which the compete investigation has hardly begun. [Ruche akshare.]

"These physical properties do not appeal directly to the senses, and are therefore comparatively obscure; but now there is no doubt of their existence; even among those who still prefer to use the term space. But a space endowed with physical properties is more than a geometrical abstraction, and is most conveniently thought of substantial reality, to which therefore some other name is appropriate The term used is unimportant, but long ago the term ETHER was invented, it was adopted by Isaac Newton, and is good enough for us. The term ether therefore

connotes a genuine entity filling all space, without any break or cavity anywhere, the one omnipresent physical reality, of which there is growing tendency to perceive that everything in the material universe consists; matter itself being in all probability one of its modifications... (A khanda madlakaram...)

"Thus an ether is necessary for the purpose of transmitting what is called gravitational force between one piece of matter and another, and for the still more important and universal purpose of transmitting waves of radiation between piece of matter and another however small and distant they may be... [ qurur brahma...]

The properties of ether are not likely to be expressible in terms of matter; but, as we have no better clue, we must proceed by analogy, and we apologetically speak of elasticity and density of ether as representing things which, if it were matter would be called by those names. What these terms really express we have not fathomed; but if, as is now regarded as very probable, atomic matter is a structure in ether, there is every reason for saying that the ether must in some sense be far denser than any known material substance. [ Ether is guru.. poorvesham api guruh..]

Sir Oliver Lodge says- "What about ether which holds the atoms together, the welding ether which is essential to the characteristic configuration of a body [ dwandwa samasakasy acha...] which is essential as the matter itself?

"We do not usually attend to the ether aspect of a body; we have no sense organ for its appreciation, we only directly apprehend matter. Matter we apprehend clearly when young children, but as we grow up we infer the Ether too, or some of us do. We know that a body of characteristic shape, or indeed of any definite shape, cannot exist without the forces of cohesion – cannot exist therefore without the ether; — meaning by ether now not the whole, but the unmaterialized part of it, the part which is in the region of strain, the receptacle of potential energy, the substance in which the atoms of matter are embedded. Not only there is matter body, there is also an ether body; the two are coexistent."

 $\mbox{``light}$  is an affection of ether. Light is to ether as sound is to matter..."

 $\,$  Dr. Sajous, Pof. of  $\,$  Endocrinology in Pennsylvania university asserts –  $\,$ 

" It seems plain that the need of a primary intelligent and co-ordinative creative medium such as ether asserts itself from all sides...

"The ether, as interpreted by scientists, meets all these conditions and is the only medium known to science that is capable of doing so. It is invisible, permeates all matter and pervades all space by wave motion, without limit in the universe. It offers practically no resistance to radiant energy, even to light from the sun and the most distant stars discovered. It is the medium which transmits radio waves, wireless telegraphy waves, Becquerel rays, X- or Rontgen rays, etc.,

"The Ether is endowed with creative power in space and on earth...The ether of space therefore builds solar systems as it does matter, with coordination and intelligence, and endows all chemical elements it forms with properties they are known to possess..."

We get a hint of the relation between these three, spirit, soul and body in the words of The Secret Doctrine.

"Life we look upon as One Form of existence, manifesting in what is called Matter; or what, incorrectly separating them, we name Spirit, Soul and matter in man. Matter is the vehicle for the manifestation of Soul on this plane of existence, and Soul is the vehicle on a higher plane for the manifestation of Spirit; and these three are a trinity synthesized by Life, which pervades them all."

The soul and self are synonymous terms in oriental literature. The main treatise upon Soul, its nature, purpose and mode of existence is that most famous of all the Eastern Scriptures, the Bhagavad-Gita.

All, therefore, appears to be an expression of the life force, and we begin to approach the truth as formulated in the East,

that matter is spirit or energy in its lowest manifestation, and snirit is matter in its highest expression. In between these two extremes, and thus manifesting in time [Spirit] and space [matter], come those diversities of the manifested life-consciousness which engross the interest of the religious man, the psychologist, the scientist, and the philosopher, according to their peculiar predilections and tendencies. All are studying the varying aspect of the one animating life.

Perhaps we shall appreciate the truth of Browning's conception-' What Does, what Knows, what Is; Three souls, one man.'

Modern physicians are recognizing increasingly the energy factor in connection with man. The electrical nature of the human unit is a natural out-growth of a necessary recognition that the physical body is formed of atoms, as all forms in the natural world.

The Occidental scientist recognizes ether and motion. The Oriental teacher speaks of Akasha and Prana.

The characteristic property of the vibrations of Akasha Tattva is to make the space in which the other tattvas and their derivatives exist

Vivekananda says - Just as the Akasha is the infinite omnipresent material of this universe so is this Prana the infinite omnipresent manifesting power of this universe.

The energies which utilize the Akasha are divided into

three main divisions according to the Ageless Wisdom -

- 1. Fohat the will to exist Iccha Shakti.
- 2. Prana activity of the consciousness principle Kriya Shakti.
- 3. Kundalini force latent in matter itself Gyana Shakti.

The vital body, or body of ether, is the medium for the expression of the life-soul, the sentient vivifying duality which we call Prana. This dual energy has two positive centers in the vital body and consequently in the physical - one in the heart, where feeling and sentiency are claimed to be centered, and another in the head where the mind and spiritual consciousness find expression.

Dr. Paul Deussen in 'The philosophy of the Upanishads' says-

" The heart more than the head occupies the attention of the thinkers of the Upanishads. It is there that the vital breaths reside. Not only the five pranas, but also eye. Ear, speech, and manas originate from the heart. The heart and not the head is the home of manas; and the former therefore is the center also of conscious life. In sleep the organs of the soul remain in the heart, and there also they gather at death; through the heart we recognize forms, through the heart we recognize faith, beget children, know the truth, on it is based speech.

Here within the heart is a cavity, wherein he resides the lord of the universe, the ruler of the universe, the chief of the universe. The heart is called hridayam, because 'it is he' who dwells 'in the heart', small as a grain of rice or barley; an inch in height the purusha dwells in the midst of the body, as the self of created things in the heart."

Kath 4.12-13 ' An inch in height, here in the body the purusha dwells, lord of the past and the future; he who knows him frets no more, in truth ,this is that."

'like flame without smoke, an inch in height the purusha is in size, lord of the past and future; it is he today and also tomorrow. in truth , this is that,

The scriptures are full of references to the fact that Atman, the self, is found in the heart, from whence it expresses itself as the life principle through the medium of blood. The soul nature, or the rational mind and the self conscious individual expresses itself in the head and from that position governs the nervous . system.

According to eastern teaching the vital or etheric body acts as a conductor of prana. It is also the vehicle of soul.

' as fire is in some sort polarized into heat and light, the subtle state is linked to the corporeal state in two different and complementary ways, by the blood as to the caloric quality, and by the nervous system as to the luminous quality."

The nerves are positive, the blood vessels the negative system of the body. Wherever there are nerves there are corresponding blood vessels. Both of them are indiscriminately called nadis. One set has for its center the lotus of the heart, the other the thousand – petalled lotus of the brain. The system of blood vessels is an exact picture of the nervous system, is, in fact only its shadow. Like the heart, the brain has its upper and lower divisions – the cerebrum and cerebellum – and, as well, its right and left divisions.'

The central spinal system, comprising the brain or encephalon, contained within the skull, and the spinal cord, contained within the vertebral column – merudanda. It is to be noted that, just as there are five centers – chakras – the vertebral column itself is divided into five regions, which commencing from the lowest, are coccegeal, consisting of four imperfect vertebrae, often urited together into one bone called coccyx. The sacral region, consisting of five vertebrae united to form a single bone, the sacrum. The lumbar region or the region of loins consisting of five vertebrae. The dorsal region or the region of the back consisting of fively evertebrae. And the cervical region or the region of the neck consisting of seven vertebrae.

These force centers are not merely situated up the spinal column and in the head as we know but they are related to one another through the medium of the spinal column. Of the seven centers, two are in the head and five in the spinal column. The two centers in the head have a direct relation to the faculties of mind and motion. The Sahasrara center is the embodiment of spiritual energy, demonstrating as Will, as the abstract or spiritual mind, and as the intuition. The Ajna center, or the center between eyebrows, concerns the lower mind and psychic nature of that integrated organism we call man, the personality.

The five centers in the spinal column concern the varying activities of the organism as the man demonstrates his animal instincts, his emotional reactions and his life intention. They are largely directed by the force pouring into and issuing from the head center.

These centers vary in activity according to the evolutionary status of the individual. In some people certain centers are

'awake' and in others the same centers are quiescent. In certain types, the solar plexus center will be active or dominant in others the heart, in still others the throat. In very few as yet, is the head center active. Speaking largely, in savage people and the little evolved, the three centers below the diaphragm - the center at the base of the spine, the sacral center, and the solar plexus center - are alive and dominant. But the centers above the diaphragm are 'asleep'. In average humanity the throat center is beginning to make itself felt with the head and heart centers still asleep. In the highly evolved human being, the race leader, the intuitive philosopher and the scientist, and in the great saints both head and heart centers are making their vibrations felt, priority between head and heart being determined by type, and the quality of the emotional and mental consciousness, [Assign active centers to the persons you know. Let all of you tabulate for themselves and see how you have given the active and sleeping centers. Discuss why you have given so.1

When we compare the Eastern doctrine of chakras with the Western doctrine of glands, we find first of all a striking fact with regard to locality. The seven centers of force are to be found in the same region where the glands are located.

A second fact, even more striking than the first , is the force centers which are awake confirm to the glands whose functions are known. [collect most recent data on glands and their secretions] and of which most of the secretions or hormones, have been discovered.

Is this an interesting coincidence? Or are we faced with the fact that in each case these glands with the undiscovered hormones, are allied to a center which is asleep, not yet awakened in average humanity?

The Occidental psychologists are consequently right when they state that a man is what his glands make him, and that we are no better or worse than our peculiar endocrine system. But the reason for this may lie in the correccress of the Oriental theory as to the force centers. The condition of the glands and their super-activity or sub-normality, and their right or wrong

17

functioning may be determined by the state of these centers. The glands are only outer symbols, the visible, material aspect of a far greater and more intricate system. They are determined by the character of the soul life which plays through them, and the soul which controls and dominates all.

The state of the centers, then, is dependent upon the type and quality of soul force vibrating through them. In the undeveloned person it is simply the life force, prana, which is active and registers. This nurtures the animal life and brings the lower centers into activity. Later, as man develops, the consciousness. soul-aspect, gradually makes its presence felt and brings the solar plexus center into activity. This center is the seat of the lower psychic sentient life both in man and in the animal, and is often referred to as the instinctual brain. Bhagavan Das teaches

"It is worth noting that in Sanskrit literature the navel is often treated as more central and almost more essential to the organism than the heart. Indications of the importance of the heart are not wanting, it is true... but it is probable that physiologically the navel was the more vital organ in the earlier stages of evolution, and is even at the present Stage more essentially connected with desire proper than the heart which may perhaps be regarded as connected with the actional sub-division of desire."

"The 'navel' represents the solar plexus, perhaps the most important plexus of the sympathetic system; it controls the digestive tract, and sends its branches to liver, spleen, stomach, as well as to alimentary canal and generative organs[pancha mukhi gavatri). Nor is it unconnected with the lungs and heart. It may be regarded as the brain of the sympathetic system, and responds with dangerous facility to thought; concentration on it. often rashly undertaken, is apt to result in a peculiarly intractable form of nervous disease. Emotions set up in it violent disturbances, and the feeling of nausea, which often follows an emotional shock, is due to its excited action,"

Man functions today through these three centers for the most part. The forces of the body serve to feed and stimulate the sex life through the gonads, they create the urge to combat

and to evolve through the adrenal glands, the glands of combat, and of struggle; they govern the psychic instinctual life through the solar plexus.

As his evolution proceeds, the self or soul becomes more and more active and dominant in man and in his corporeal existence. And little by little all parts of the etheric structure become vitally awake. Gradually the higher centers come into increased activity, and the emphasis of the force pouring through the body shifts to the centers above the diaphragm. The Throat center awakens and becomes the organ of creative work, the heart center is vivified and the man becomes aware of his soul relationships, his group responsibilities and the inclusiveness of the soul life. Finally the head centers awaken and another range of perceptions enters into his consciousness. He becomes aware of himself as a soul, integrated as a personality, and later still he becomes aware of the world of spirit, of divine life, of the unseen world of spirits, and of that 'cloud of witnesses' who testify to the reality of the soul life.

The awakening of the centers is demonstrated as powers of the soul in all the saints, youis and great personages:

> 1. Anima - the power to penetrate all bodies, bring dead to life, pass unseen into rooms.

- Mahima the power to include or make oneself large or to comprehend the universe. Know everything.
- 3. Laghima the power to make oneself light, float in the air or walk on water.
- 4. Garima the power to make oneself heavy.
- 5. Prapti the predicting of events and the power to cure diseases
- 6. Prakamya the power to preserve the body. Appear ing in the same body after death.
- 7. visitvan the power of self control. The power to con trol animals, and people.
- 8. Ishatvan the power of universal dominion.

Such is the age-long belief of India- that through the de-

velopment of the soul and spirit, through the awakening of all centers, man comes to his maturity and his glory.

Three theories emerge as result of the above discussions:

The first is - As a man's glands and nervous system, so is he.

The second is - As a man's centers, so is he.

The third is - The glands and neuroses as well as the centers are conditioned by the control or lack of control exerted by the soul.

Is there a way by means of which we can avoid the purely physical approach and also the danger of awakening the centers prematurely? May it not be possible to arrive at a solution and a method which will give the soul the full use of its instrument, and produce that interplay between soul and body which a right activity of the centers is claimed to bring about?

There is a way where by man can ascertain that he is really a soul. And therefore is able to control his instrument of expression, the threefold lower nature, the sum total of psychical and mental states. Through this method it is possible to bring about a union of wisdom of the East and the knowledge of the West, so that best aspects of each system can be available to mankind as a whole.

In considering the possibility of man discovering his soul, there must be, to start with, a willingness to accept a hypotheesis, for hypotheses have always been the starting point for knowledge.

We assume then, as a working hypothesis that man is a soul and possesses a body, and that there is a unifying medium linking these two in the form of an energy body.

Patanjali has given a detailed practical eight-point programme for the scientific development of the powers of the soul.

#### They are:

- 1. Control of our relations to others. They are harmlessness, truth to all beings, abstention from theft, from incontinence and from avarice. List the siddhis.
- Purity of life as outlined in the five rules: Internal and external purification, contentment, flery aspiration, spiritual reading and devotion to Ishvara.
  - 3. Poise. Asanas to get the required poise.
- 4. Right control of the life force and hence direct action by the soul upon etheric body. This control of energy and therefore of the centers and of the physical body is only possible after a man has achieved purity and poise. He is not permitted knowledge of the laws governing energy until such time as he has learned, through discipline, the control of the animal nature, and has reached a point where he is no longer swayed by moods and selfishness.
- Abstraction. A term which covers the power to center one's consciousness in the head and there to function as a soul, or withdraw the out going consciousness from things objective and tanqible, and so turn it within.
- 6. Attention or Concentration. This is one pointed living. It also involves bringing the mind into activity in place of emotions. Thus the emotional and physical man are controlled by the focused mind.
- 7. Meditation is prolonged attention or concentration and gives the power to focus the mind upon the soul and its concern. [paneeyambulu... pralapan ...V ch. Gita] This produces radical changes in the organism and substantiates the truth of the statement that "as a man thinketh, so he is."
- 8. Contemplation is the act of the soul in its own realm as it looks out over the form and contacts the energies found in the fifth or spiritual kingdom in nature. This act is followed by the

A study of the lives of the great mystics, saints and adepts of both hemispheres will give much information about the phenomenal effects resulting from following the above methods.

It is claimed by the teachers of the Eastern science of the soul that awakening of the various centers reveals the state of subtler matter than physical.

| Matter | Subtle matter |
|--------|---------------|
| Earth  | Smell         |
| Water  | Taste         |
| Fire   | Shape         |
| Air    | Touch         |
| Space  | Sound         |
| Mind   | Omniscience   |
| Buddhi | Omnipotency   |

The force of inspiration, the highest power of them all, works out as the inspiring of creative work through the medium of throat center, and of humanitarian enterprises through the medium of heart center.

The second effect claimed by this group is the transference of the force below the diaphragm to the centers above. Through evolution and the effect of meditation work a man is able to function consciously through his three major centers – head, heart and throat – leaving the three lower centers [ the base of the spine, sacral center and solar plexus]. As man evolves, however, the direction of force changes. We have seen that the force is dual, being partially life force and partially soul force (Shiva –Shakti: Ardhanariswara), one expressing through blood and the other through nervous system. The life force aspect continues to carry forward its function of vitalizing and empowering all the organs and structures of the body, but the soul force, hitherto

relatively quiescent, begins to turn upwards. The soul force in the center at the base of the spine is carried to the head via the spinal canal, passing through each center in turn, gathering increasing soul energy at each point.

The psychological effects of this transfer of consciousness are interesting. WHEN THE SOUL IS "ENTHRONED" IN THE HEAD, IT ATTRACTS UPWARDS TO ITSELF, THROUGH THE POWER OF ITS MAGNETISM, THE FORCE LATENT AT THE BASE OF THE SPINE. Inote the wordings: one has nothing to do but just keep the consciousness centered in the head.] Thus is produced the complete blending of spiritual energy [Rama] and the force in mater itself through the attractive energy [Krishna] of the soul. THIS IS WHAT IS MEANT BY AROUSING OF KUNDALINI-POWER AND IT SHOULD BE DONE BY THE MAGNETISM OF THE DOMINANT SOUL, AND NOT BY MEDITATION ON ANY PARTICULAR CENTER OR BY CONSCIOUS ACTION ON THE FORCE OF MATTER.

The soul energy of the sacral center must be carried to the highest creative center, the throat. The emphasis will then be laid on creative work carried forward for the sake of the group and not on the active sex life of the man concerned.

The energy of the solar plexus center has, equally, to be transferred and carried to the heart, and consciousness then is no longer self-centered and purely selfish but the man becomes group-conscious and inclusive in his attitude to people and to life. He is no longer antagonist and exclusive. He knows and understands. He pities. loves and serves.

THERE IS A WIDE FIELD OF RESEARCH ONCE THIS RELA-TIONSHIP BETWEEN CENTER AND CENTER, AND BETWEEN CEN-TER AND GLANDS, IS GRASPED. THE EFFECTS, PHYSIOLO GICAL AS WELL AS PSYCHICAL, WILL WARRANT CLOSE STUDY.

It is interesting also to note another claim made by the students of the Ageless Wisdom. When man has reached a fairly high state of evolution the throat center is functioning and he is beginning to take his place in the work of the world; he has a definite output in some field of world activity.

The psychologists tell us that the pituitary body [Aina] is the seat of the emotional and mental characteristics. In one lobe the reasoning mind has its seat, whilst the other is responsible for the imaginative emotional faculties, the power to visualize. In man with creative power, and, therefore with a developed personality, the two lobes of the pituitary body are equal to the demand, and from them can be deduced the status of the material aspect, the mechanism through which the soul moves and expresses itself. This gland is concerned with center between the eve- brows. This center is negative to the center of the head [Sahasrara] which is responsive to the energy of the soul. When through the conformity of the outlined technique, soul assumes control, energizes the head center and brings the pineal gland (Sahasrara) from a atrophied to a functioning condition as in the days of childhood, the positive aspect begins to play its part. A relationship is set up between the negative center [ Aina] and its counter part the pituitary body [the gland] & the positive center (Sahasrara) and its counter part the pineal gland, [Understand the sentence]. As time proceeds, it is claimed, a magnetic field is set up, soul and body meet, the father and mother come into relationship and the soul is brought to the birth in the consciousness of man. This is the birth of the Christ in the house of God, and the coming into being of the true man; of this the sex organs and their reproductive activities on the physical plane are the outer concretized symbol. Sex magic [Tantra] relegates the process to the center below the diaphragm and to a relation between two persons on the physical plane. The true process is carried forward within a man's own nature, centered in the head and the relation is between soul and the body, instead of between man and woman.

Another effect claimed for this relationship between the two head centers – the Sahasrara and Ajna – and their corresponding glands, the pineal and pituitary, is that the interplay between the two produces the shining forth of light. There is much corroborative evidence in this connection in all the scriptures of the world. There is a cumulative evidence also in the lives of the mystics, who again and again in their writings bear testimony to light that has been seen.

An interesting field for investigation lies here also, and the results may have a basis in the fact, now recognized by science, that light is matter, and matter is light. When the soul is functioning and the man has achieved conscious union with that soul, he may then, through the extra stimulation involved, become aware of the light of etheric body at its main point of junction with physical body at the most important center in the body, the head center.

Practical suggestions must be made in the attempt to disprove the supernatural and prove that the subjective states to which mystic and seer testify are simply demonstrations of natural forces and powers. These powers man has failed as yet to reognize and control, just as he failed centuries ago to cognize those forces which he is now able, to some extant at least, to understand and use, and which are the glory of our present civilization.

It should be possible to found a laboratory where claims of the student of the oriental philosophy in connection with the vitalizing soul can be substantiated or proved false.

The phenomena of death can be studied from the angle of the withdrawal of the soul. [Guruji's har raat nayee mouth].

The radiations from the human body have, of course, received attention, but specific investigation of spine and its relation to centers is as yet a new field of study. [Mahesh yogis research papers]

The whole subject of the vital body and its effects on the nervous system and the glands open up an immense field of study.

The relationship of etheric body of man not only to his nerve apparatus but to the planetary etheric body or to the ether in which he, as an organism, has his place, is yet an untouched field.

It should be possible to gather testimony as to the fact and nature of the light in the head to which so many testify. [Collect data from Rampa, and other biographies].

Telepathy and inspiration is another field of study.

Dr. Sheldon says that the basic laws of relativistic mechanics and of electricity can be reduced to one formula and the power of electro magnetism can influence and completely control gravitation. Then walking on water is a fact. In actual proof of these seemingly incredible possibilities, Dr. Sheldon showed how a bar of permalloy, which is usually sensitive to magnetism, will remain suspended seemingly by air alone, if a magnet is placed underneath it.

Science is rapidly crossing the border line separating things material from things spiritual. Once we realize that the knowledge of higher laws can overcome the resistance of lower laws, then we shall enter our true spiritual heritage.

We stand expectantly awaiting the dawn of that day when religion will stand upon a scientific basis and the truths to which the ages bear witness will be substantiated and proven.

Then there will emerge a new race, with new capacities, new ideals, new concepts about God and matter, about life and spirit.

Science has recognized this possibility and noted that the trend of the evolutionary process is towards a more perfect adaptation between the form and the life. Everywhere throughout creation a purpose is working out, a will towards perfection is manifesting. That purpose and that will are controlled by love and wisdom and those two types of energy – the purpose of spirit and the attractive force of the soul – are intelligently applied to the perfecting of the matter aspect.



and the second second

ఈఈఈ జ్వేత్- జెస్టర్లు ఈఈఈ



డాక్టర్. కూరెళ్త న్రే రొకుకృష్ణ ఎమ్. ఎస్స్. పిపాచ్. డి.

రెండవ అధ్యాయము

# జీవాత్మ-దాని పరికరాలు నేటి పరిస్థితులు

The world is now undergoing a catharsis. The believers as well as non-believers, theists or atheists, materialists or spiritualists, all are in utter confusion. Our attitude towards philosophical and psychological thought of East, entire omission of Eastern thought from our books, is because of undiscriminating awe or of equally undiscriminating distrust. East has its own idioms, and untranslated they make a strange jargon of confused poetizing or self-mystification.

THE SOUL AND ITS MECHANISM (జివాత్మ - దాని పరికరాలు ") మొదటి పార్కాఫ్లోలో ఏం బెబుకున్నారంటే- ఈనారు ప్రపంచం ఒక ఎచ్చితమైనటువంటి శ్రీతిలో నరుస్తున్నది. ఉదుకుతున్నటువంటి శ్రీతిలో ఉన్నది. ఏదీ సరికాదు, అది గుర్తుందుకొండి. ఈనారు ఏ గురువు ఏదీ చెప్పినా గూడా అది 100% సరికాదు. అది గుర్తుందుకొండి. ఈనారు ఏ గురువు ఏదీ చెప్పినా గూడా అది 100% సరికాదు. అడదున్నటువంటి దేశకాల పరిస్థితులకు ఏది మంచిదో, ఆ వ్యక్తికి ఆ క్షణంలో అలా జీవించాలని చెప్పికారు. కానీ మనం గీతలు గుపుకున్నాం. ఎలాగంటే- హిందువులు ఉన్నారు. వాళ్ళు ఇలాగే జీవించాలి అంటాము. ముస్లిములు ఉన్నారు. వాళ్ళు ఇలాగే జీవించాలి అంటాము. శ్రేషవులు ఉన్నారు. వాళ్ళు ఇలాగే జీవించాలి అంటాము. శ్రేషవులు ఉన్నారు. వాళ్ళు ఇలాగే జీవించాలి అంటాము. శ్రేషవులు ఉన్నారు. వాళ్ళు ఇలాగే జీవించాలి అంటాము. వే సరైన జీవన ఏధానం అంటే ఎమిటి? విశేషమైనటువంటి నియమాలకి బద్దులమై ఉన్నాము.

బ్రస్తుకం ప్రపంచం కోరుకుంటోంది ఏంటంటే స్వేచ్ఛ, ఆధ్యార్మికర అంతా కూడా ముక్ష గూర్చి మాట్లాడుతున్నది. ముక్త అంటే స్వేచ్ఛ, ఆధ్యార్మిక విద్య మొత్తం స్వేచ్ఛ యొక్క విజ్ఞనం (the science of freedom). మోక్షం అంటే ఎక్కడో ఉన్నటువంటి మోక్షం ఎందుకు? ఇన్ని జన్మలు ఎత్రి. ఇంతవరకు ఇన్ని సాధనలు చేసి, పెద్ద పెద్ద యోగి ఫంగవులం అయిపోవటానికి అయివే!- ఇంక ఈ సాధనలంతా ఎందుకు? మీరు అదీ చాలా బాగ్రశ్తగా అర్థం చేసుకోవారి. a very wrong concept of ేస్వెక్క ేస్వెక్క ఇక పదాన్ని చాలా తప్పర్థంలో వాడుతున్నారు. స్వేక్కు అంటే అధ్ధం ఏమటంటే- నివ ఇష్టం వచ్చినటువంటి పనిని, ఇష్టమొచ్చిన కాలంలో, ఇష్టం వచ్చిన రీలెలో చేయగలగాని బాళల రాష్ట్రవతి పార్యవేసిన వాణ్ణి కూడా 'నీకు స్వేక్క ఇచ్చేస్తున్నాను' అంటే వాటు బయట పదిపోతాడు. అందుచేత ఆయన ఎవడికి పదితే వాడికి స్వేర్భ ఇవ్వటం మొదలుపెదతాదా? పరిహ్యాడ్డమైనటువంటి స్వేర్భ ఉన్నవారు. పరిహ్యాడ్డమైనటువంటి స్వేర్భ ఉన్నవారు. పరిహ్యాడ్డమైనటువంటి నీర్వర్తు ఉన్నవారు.

కానీ ఇప్పడు స్వేచ్ఛ అంటే మనం. ఏమనుకుంటున్నాం?నియమరహితంగా జీవించరం, ఇష్టమొల్చినట్లు జీవించటం, ఎవరు ఏమి చెప్పినా ఏమి వినకుండా జీవించరం అని ఆలోచిస్తున్నాం రప్ప స్వేచ్ఛ అంటే - స్టక్కతి యొక్క నియమాలకు హర్షిగా లొంగిపోయి జీవించటం అనేది అరం కావటం లేదు.

అది అర్ధం చేసుకోవాలి. మొదటి నియమం అది. ప్రాకృతిక నియమాలకి పరిహ్యాంగా లాంగి జీఎంచాలి. నీవు ఎట్టి పరిస్థితుల్లో కూడా ప్రాకృతిక నియమాలను దాటి జీఎంచరలేవు, స్వేష్స్గా జీఎంచరలనికి, కున్నక్ కొరకు జీఎంచరలనికి, మాద్రం కొరకు జీఎంచరలనికి, ఈనాదు ఆధునిక విజ్ఞనం భారతీయ యోగ విజ్ఞానాన్ని ఆర్ధం చేసుకొనే స్థితికి వచ్చింది. దీన్ని ఆర్ధం చేసుకొవటానికి The Hidden Teachings behind Yoga' అని పాల్ బంచడ్ బ్లాసిన ఫుస్తకాన్ని చదవండే.

Both East and West have specialized thinking. But specialized thinking has its value if it leads to an ultimate integration. The Western study of glands and the Eastern study of chakras or "centers" have to be now integrated and in depth study of these will lead to an integrated system of scientific orientation of religions.

The most precious bit of knowledge we possess today about man is that he is a creature of his glandular secretions. Man as a distinctive organism, is the product of number of cell factories. Life, body and soul emerge from the activities of the magic ooze of their silent chemistry.

విడేశీయులు కనిపెట్టినటువంటి గ్రంధులు, భారతీయు ఋఘలు చెపురున్న ద్వక విజ్ఞనం రెందు ఒక దానికి ఒకటి చాలా దగ్గరగా ఉన్నాయి. ఎండోడైన గ్లాండ్స్ గురించి తెలివంరవరకు కండా, భారతీయ యోగ విజ్ఞనం విడేశీయులకు, శాస్త్రవేత్తలం అమకొనేటటువంటి వారికి అర్ధం కాలేదు. గ్రంధులు చాలా ముఖ్యమైనటువంటిని అని తెలుసుగానీ, అవి ఎలా ఉపయోగపడతాయి అనేది ఈనాటికి వైద్యులకి పూర్తిగా తెలీదు. వాళ్ళు వాటిని నియంత్రించలేరు. కానీ ఈ గ్రంధుల నుంచి వచ్చేటటువంటి స్థావాలకు మార్రం వాళ్ళు మౌలికమైనటువంటి పేణి పెట్మారు. హార్మోన్స్ అని పేరు పెట్మారు. హార్మోన్స్ అంటే creating harmony - నమత్వం యోగ ఉచ్చకే.

అందుచేర మన శరీరంలో ఉన్న ఈ గ్రంధులు ఏం చేస్తున్నాయి? మనకి బెలియకుండా ఏదో ఒక విశేషమైనటువంటి స్ప్రక్రియ ద్వారా స్థానాలు మన రక్షంలో కలిపేటట్లు చేస్తున్నాయి. ఈ స్థానాలు ఏం చేస్తున్నాయంటే మన శరీరాన్సి సమత్వంలో ఉంచుతున్నాయి. హార్మావీలో ఉంచుతున్నాయి. సంతులనంలో ఉంచుతున్నాయి. అంత చరకు అర్థం అయింది శాస్త్రవేక్తలకి. కానీ మన యోగులు చక్షాలుగా అభివర్గించే కేంద్రాలు స్థాణమయ కోశంలో చౌరిక శరీరంలో గ్రంధులు ఉన్న చోటినే ఉన్నవి. నాటినే పట్బక్రాలు అన్నారు. తద్వారా అద్భుతమైన చక్రీయ ఏజ్వానాన్ని (cyclic process) మనకు అందించారు.

. Man is regulated by his Glands of Internal Secretion. Dr. Rubin says, "the physical appearance of the individual, his physical traits, or what might be called the chemistry of his soul, are demonstrated in a great measure by the character and amount of internal secretions of his various glands."

దాగ్రా రాబిన్ ఏం చెప్తారు అంటే "మనిషి తన శరీరంలో ఉన్నటువంటి గ్రంధుల ద్వారా శాసింపబడతాదు అని, మనిషి తన శరీరంలో ఉన్న గ్రంధుల స్రావాల ద్వారా నియామకం అవుతాదు అని." ఇది మనం మర్పిపాతాం. కానీ ఇది చాలా జాగ్రత్తగా అర్ధం చేసుకొండి.

ఈనాడు మీకు భగవంతుని మీద స్టేమ పుట్ముకొచ్చింది అంటే అది మీ గొప్ప కాదు. మీ శరీరంలో ఉన్నటువంటి గ్రంధుల యొక్క స్థావాలు అలా ఉన్నాయి. దానికి మనమేం చెయ్యాలేం. మీ ప్రక్కవాదీకి భక్తి లేదు. వాడీ సౌవాలు అలా ఉన్నాయి. మనం ఏం చేస్తాం? కానీ ప్రక్కవాదు నేను ఆలో దిస్తున్నట్లు ఆకో చించలేకపోతున్నారు అనే బదులు నా గ్రంధులలో ఉన్న సౌవాలు వాడీ గ్రంధుల్లో లేవు. అందువల్ల వాడు అలా ఉన్నాడు. ఇంక నేనేం చేయగలను? అని అనుకోవాలి. దానికి ఎవడైతే మాత్రం ఏం చేయగలడు? "అవశం ప్రకృఠేర్వకాల్" అంటే ప్రాకృతిక నియమాల వలన అవశుడవైపోతినీ- అని భగవర్గీతలో జగద్దురువు చెప్పాడు కదా.

Dr. Cobb, tells us, "....only three and a half grains of the thyroid secretion stands between intelligence and idiocy. It is gruesome thought to realize that the absence of one chemical can result in a failure of development of the mind and body of an individual."

డాక్టర్ కాబ్ ఇలా అన్నారు- కేవలం ఆ స్థావాలలో ఒక మిల్లీ గ్రామ్ తేడా వచ్చినా మనిషి మూర్జర్వం నుంచి పండితుడు, పండితుడి నుంచి మూర్తుడుగా మారతాడు.

థ్రాయింద్ గ్రంధిలోనుండి వచ్చే ప్రావం యొక్క పరిమాణం 3 1/2 గైన్స్ కంటే తక్కువుంటే మూర్తుడెతాడు. ఉండవలసినంత ఉంటే సాధారణ మనిషి అవురాడు. ఎక్కువైలే పందితుడు మాత్రం అవడు. అసాధారణంగా ఉంటాడు. లేడా అర్ధం చేసుకోంది. ఆధునిక ఏజ్పానం ఎక్కడ ఉన్నదో అర్ధం చేసుకోంది. అది అర్ధమైపోతే మన భారతీయ యోగ ఏజ్పానం ఆ అధునిక విజ్ఞనచేత్రలకి ఏమి అందివ్వగల్లునుందో అర్ధం అవునుంది. ఈ అద్భుతమైన (భవిష్యలో) విజ్ఞానాన్ని భారతీయులు తప్ప ఇంకెవరూ చెప్పలేరు.

విదేశయులకు గ్రంథులు మార్చుకునే విద్య తెలియదు కనుక వాళ్ళ గ్రంథులు మార్చు ఎందుకు వాళ్ళకి జైనం రాదు అంటే గ్రంథుల యొక్క స్రాన్నా మార్చే ఏద్య వాళ్ళకి తేదు. వాళ్ళ విద్య ఎంత వరకు పర్చింది అంటే, ఫలానా గ్రంథిలో స్రానం ఇన్ని మల్లీ గ్రామ్మ్ ఉంటే మనిషి మాములుగా ఉంటాడు. సహజంగా జీవిస్తాడు. సహజంగా అంటే అర్ధం ఏంటి? మిగతా వెర్డి వాళ్ళలాగే ఉంటాడు కన్ను వాడికి చేత్యకమైన వెర్డి ఉండదు. ఎందుకంటే ఇచ్చుడున్న సాధారణ మూనవుల చేకవేశ్వం జందు చేశనత్వమే. అరవిందా...ఎందుకంటే ఇచ్చుడున్న సాధారణ మూనవుల చేకవేశ్వం జందు చేశనత్వమే. అరవిందా...ఎందుకంటే ఇచ్చుడున్న సాధారణ మూనవుల కేటలంగా స్వాయికి చెందిన వాళా రావని చెప్పారు. ఈ విషయాన్ని, యోగవిద్యద్వారా పొందవచ్చు అని మానవ జాతికి తెలియచేస్పారి.

నమత్వం యోగ ఉచ్చేలే. యోగులు సమత్వ స్టితిలో ఉంటారు. యోగ స్ట్రితిలో ఉన్న వ్యక్తులు మాత్రమే మాములు వ్యక్తులు. మనమందరం మామూలు వ్యక్తులమని అనుకోవర్తు. అందుచేత స్రక్కవారు సరిగ్గా ఉన్నావా లేదా అవ్చది మీకు అవగాహన లేదు. ఎందుకంటే మనం మన గ్రంథుల స్రావాల ద్వారా నియంత్రించబడుతున్నాం. వాళ్ళు వాళ్ళ గ్రంథుల యొక్క స్రావాల ద్వారా నియంత్రించబడుతున్నారు.

ఇప్పేడు బ్రిస్.120/80 ఉందారి అంటోంది అధునిక విజ్ఞనం. యోగికి అనలు బ్రిస్.య ఉండదు. లాహరి మహాళయ దగ్గరికి బెనారస్ ఏశ్వవిద్యాలయం నుంచి అప్పడే వైద్యనిద్యలో పెట్టా పుడ్బుకొన్నటువంటి ఒక వ్యక్తి వచ్చారు. తనకున్నటువంటి జ్ఞనాన్ని లాహరి మహాళయ నత్సంగములో చెబుతున్నారు - శరీరం యొక్క ఈ ధర్మం ఇలా ఉంటుంది, ఆ ధర్మం అలా ఉంటుంది అని. అంతా ఎన్నారు లాహరి మహాళయ మనిషి బ్రతికి ఉన్నారు అందే విబంధనలు ఏమిటి? అని అడిగారు. దానికి ఆయన-గుండె కొట్టుకోవలం చేరు. నాడి కొట్టుకోవలు చేరు. నాడి కొట్టుకోవలం చేరు. నాడి కొట్టుకోవలం చేరు. నాడి కొట్టుకోవలం చేరు. నాడి కొట్టుకోవలం చేరు. ఇంటే లాహరి మహాళయ బి.పి. ఎంత అండే 'లి'. రక్ష ప్రసరణ చేరు. కానీ బ్రతికే ఉన్నారు. మన అందరికింటే బాగానే జీవించారని మన అందరికి చెలును గదా!

అందుదేత ఇప్పేకు చెపుతున్నటువంటి దయాబెటిక్, బి.పీ నియమాలు ఇవన్ని అందరికి సొభారణంగా ఉన్న అనారోగ్య ప్రామాణికాలు. ఆ అనారోగ్య విలువలని పట్టుకుని ఆరోగ్యం విలువలని అనటం వల్ల నమాటం సర్వనాకనం అవుతుంది అని గురువుల బాధ. 'మనం సాధారణంగా ఉందవల్సినట్లు లేము. అసాధారణంగా ఉన్నాము." కానీ, ఎక్కువమంది అసాధారణ వ్యక్తుతోలా ఉంటున్నారో ఆలా ఉంటున్నాం కనుక అది మామూలు అనుకుని ప్రపంచ ఆరోగ్య సంస్థ వాళ్ళు ఏహె కొన్ని ప్రామాణికాలు ఇచ్చేస్తే, ఆ విలువలు ఉందేనే వారు ఆరోగ్య సంస్థ వాళ్ళు ఏహె కొన్ని ప్రామాణికాలు ఇచ్చేస్తే, ఆ విలువలు ఉందేనే మారు ఆరోగ్యంగా ఉన్నాదనే ద్రమలో ఉన్న మానవ జాణిని ఆ ద్రమ నుంచి బయట పదేయాలి.

It should also be remembered that so far, no chemical discoveries justify any bright hopes of improving the human normal. Less than nor-

mal amount causes deficiency problems, whereas increasing the normal amounts generates another form of abnormality and not a genius.

ఆది ఎంత కష్టకరమైందో మీరు ఊహించుకొంది. కానీ అసంభవమేమీ కాదు. భారతీయ యోగ విజ్ఞానంతో దాన్ని సాధించటం చాలా తేలికి. కానీ మీకు ఏది తప్పా తెలియాలి. అందుచేత ఈనాదు చేస్తున్నటువంటి ఆసనాలు కానీ, ఈనాడు చేస్తున్నటువంటి ప్రాణాయామాలు కానీ, నేర్పింపబడుతున్న యజ్ఞ విధానం కానీ ఇవన్నీ కూరా చివరికి హుళ్ళే, అవులాయి. అలా అని నువ్వు ఇవన్ని వదిలేస్టే అప్పడు ఇంకో సమత్వం లేని

జాతి అభివృద్ధి చెందుతుంది. మానవ జాతి ఇంకా ప్రమాదకర పరిస్థితిల్లో చిక్కుకుపోతుంది.

అందువల్ల ఈ సమత్వం విషయంలో చాలా జాగ్రత్తగా ఉందారి.

అందుచేత ఇప్పరు మనం ఏం చేస్తున్నామో అది మాత్రమే నరైనది అని మాత్రం అనుకొవర్ను. ఎవరు చెప్పినా ఆఖరికి ఇప్పరు నేను చెప్పన్నని కూడా సరైనవి కావు. ఇవి సూదనలు మాత్రమే. ఈనారు నమర్వమే కాదు సంయమనముకంలోలే కూరా లేక పోవటం మల్ల మానవులు అనాలోగ్య పరిస్థితులను ఎదుర్కొవాల్సి వస్త్రాండి. క్యాస్టన్లో అనే వ్యాధి వర్చేసింది. రయాబెటిన వేచ్చేసింది. బి.వి. వెచ్చేసింది. ఇప్పరు క్రొత్త లోగం ఎయిక్స్ వార్భినిలది. రాజోయే క్రొత్తలోగం ఎంటంటే కంఫ్యూటర్స్నని ఉపయోగించుకొనే వార్భకి అర్థమవుతుంది ఆ లోగం "యాంటిఇనెటిగ్గేలిదే సర్య్యూట్ సిన్వడామ్" (A.I.C.S). ఆ లోగ లక్షణాలు ఇప్పటికే మనలో ప్రవేశించాయి.

అందుచేత ఈ నియమాలు కాదు ముఖ్యం. మనం ఎక్కడుండాలి? ఎక్కడుం నాలొ ఆక్కడుండాలి. ఎక్కడుండాలో "జీవాత్మ -దాని పరికరాలు" లో నడువుకుంటాం. కానీ, ప్రస్తుతం కెందు చిన్న దృవాలు మనకు సృష్టంగా కన్పిస్తున్నాయి. వాటిని గురించి ముందు ముందు చదువుకుండాం. వైద్యులు, శాస్త్రవేత్తలు, ఆవాలజిస్ట్ర్, బయోకెమిస్ట్స్ ఏక్పందరూ కూడా ఇప్పడున్నటువంటి మానవకాతి ఇలాగే ఉండదలుడుకుంటే వార్స కరీరంలో ఏది ఎంత ఉండాలో టెప్పారు. అందులో అనుమానం లేదు కదా! మనం ఇలా ఉండదల్పుకొలేదు కదా. ఇది మానవ జారి యొక్క పరకాప్త కాదు. ఇది మానవ జారి యొక్క ఎటువంటి శ్రీలి అందే తను మరిప్పు ఇరరులను దాధ 'పెట్టకుండా జీఎందగలే శ్రీలి. కానీ ఎప్పుజైతే వారు ఇరరులను ఇబ్బంది పెట్టడం మొదలు పెట్టారు. స్వార్టం దాల రాతుగా పాతుకుపోయిందో అన్ని రకాల రోగాలు వస్తున్నాయి. అర్థముతోంది కచ్చాడని రెందు చాలా జాగ్రత్తగా గుర్ముంచుకోండి. ఇది గుర్వులేనిని మనం ఒక సమూహంగా, శ్రమబడ్డంగా ఆధ్యాధిల్మక విద్య యొక్క పరాకాష్టకు వెళ్ళగలు.

అందుచేత చేవనత్వ విజ్ఞానం శెల్పుకోవాలంటే ముందు ఈ THE SOUL AND ITS MECHANISM "జివాత్మ -వాని పరికరాలు" అనే పుస్తకం పరిపూర్ణ అవగాహనతో సమ్మగంగా అధ్యయనము చేయాలి.



## మూడవ అధ్యాయము గ్రంధులు- చ్వకాలు

భౌతక శరీరంలో గ్రందులు ఏ స్టానాలలో ఉన్నాయో వాటికి అనురుపముగా ప్రాణమయ కోశంలో చక్రాలు ఉన్నాయని మన భారతీయ బుషులు చేప్పారు. ఆ చక్రాలకి సంబంధించిన గ్రంధులు మన శరీరంలో ఎక్కడెక్కడ ఉన్నాయో, వాటి సోవాలు, అవి చనిచేసే రీరు ఎలా ఉంటుందో పట్టికలో ఇవ్వబడినవి. ఇద్దివ పటిలో ఇచ్చిన పట్టికకు అనుగుణ్యంగా లలితా సహాస్త నామంలోని చక్రముల వివరణనిచ్చే శ్వేకములు క్రింద ఇహబడినవి.

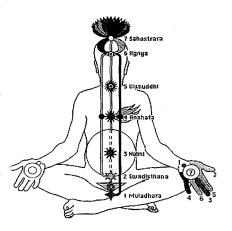
> విశుద్ధి చక్రనిలయా రక్త వర్హా త్రిలోచనా i ఖట్వాంగాద్ బ్రహరణా వదనైక సమన్వితా ။

పాయసాన్న బ్రియా త్వకెస్తా పశులోక భయంకరీ। అమృతాది మహాశక్తి సంవృతా ధాకినీశ్వరీ॥

అనాహతాబ్జ నిలయా శ్యామాభా వదన ద్వయా : దంష్ర్రాజ్వలా క్రమాలాదిధరా రుధిర సంస్థితా ॥

కాళరాత్రాది శక్తెఘవృతా స్పిగ్గౌ దన ప్రియా। మహావీరేంద్ర వరదా రాకిన్యంబా స్వరూపిణీ॥

మణిపూరాబ్జ నిలయా పదన్మతయ సంయుతా । ప్రజాదికా యుధోపేతా డామర్యాదిభి రావృతా ॥



చక్రాలు-వాటి స్థానాలు

రక్తవర్గా మాంననిష్ఠా గుడాన్న బ్రీత మానసా। సమస్త భక్త సుఖదా లాకిన్యంబా స్వరూపిణీ॥

స్వాధిష్టానాంబు జగతా చతుర్వక్ష మనోహరా 1 శూలాద్యాయుధ సంపన్నా పీతవర్గా తిగర్వితా ॥

మేదోనిష్ఠా మధుప్రీతా బందిన్యాది సమన్వితా 1 దధ్యన్నాసక్త హృదయా కాకినీ రూపధారిణీ 11

మూలాధారాం బుజారూథా పంచవక్రాస్థి సంస్థితా। అంకుశాది ప్రహరణా వరదాది నిషేవితా॥

ముద్గొదనా సక్షవిత్తా సాకిన్యంబా స్వరూపిణీ। ఆజ్ఞా చక్రాబ్జ నిలయా శుక్ల వర్గా షడాననా ॥

మజ్వానంస్థా హంసవతీ ముఖ్య శక్తి సమన్వితా। హరిద్రాన్నైక రసికా హాకినీ రూప ధారిణి॥

సహక్రదళ పద్మస్థా సర్వవర్లోప శాభితా 1 సర్వాయుధధరా శుక్ల సంస్థితా సర్వతోముఖీ 11

సర్వౌదన ట్రీత చిత్తా యాకిన్యంబా స్వరూపిణీ ၊ స్వాహా స్వధా మతిర్మేధా (కుతి: స్మృతి రనుత్తమా ॥ పట్పకాల గురించి చెప్పటప్పడు ముందు మూలాధార ద్వకము గురించి చెప్పకుండా వికుద్ధి ద్వకము నుంచి ప్రాకంలిస్తారు. ఇలా పై నుంచి కాకుండా, క్రింద నుంచి కాకుండా మధ్యలో నుంచి ఎందుకు ప్రారంలిపలిలే అని అనుమానం వస్తుంది. దీనికి కారణము అకారాది క్షరాంతము వర్హాలు విత్తిద్ది చక్రం నుంచి ప్రారంభమై అఖ్య దక్షముతో పూర్తవుతాయి. అందుచేత అద్వకమంలో షట్పకాలను కూడా చెప్పటం జరుగు తొంది. పైన వివరించబడిన చేవతలు గర్భస్త పిందము యెక్కు స్వరూపము, దాని రంగం, అవసరాలు, నవ్యంగా పెంయకోవటానికి కావల్సిన వివరణ పై క్లోకాలలో ఇవ్వబడినది.

ఉదాహరణకు సంతానోపనిషత్తులో మాతృ గర్భంలో పిండం ఏ విధంగా ఏర్పడు తుంది? ఏ రకంగా అభివృద్ధి చెందుతుంది? అనే విషయాలు చెప్పబడ్డాయి.

మాతృ గర్భంలో శుక్ల రక్త బిందువులు మిశ్రమం కావటంచేత రజాబిందువు ఏర్పడుతుంది. ఈ రెండు బిందువులు కలిసిన తరువాత వారాంతానికి బుద్భువాకారం (బుడగ) ధరిస్పంది. పక్రాంతాన పిందముగా ఏర్పడి మాసాంతాన ఆది గట్టిపదుతుంది.

#### ఏకరాత్రే కలలం భవతి సప్తరాత్రి<sup>2</sup>షేతం బుద్భుదం భవతి అర్ధమాసాభ్యంతరేణ పిందో భవతి మాసాంతరేణ కలిసోభవతి

శుక్ల రక్త బిందువుల మిగ్రమం కావటంచేత అది పొటల వర్డంలో ఉంటుంది. దీనికి ఒకే ముఖము ఉంటుంది. ఈ ముఖ రండ్రం ద్వారానే తల్లి భుజించిన ఆహారం పిండానికి అందుతుంది. ఈ గర్బన్ల శిశువునే వణ్రేశ్వరి అంటారు.

విశుద్ధి చక్రంలో చెప్పిన దేవత ఈ పిండమే. అందుకే అది పాటల వర్ధంలో ఉంటుంది. ఒకే ముఖం ఉంటుంది. పాయాసాన్నద్దీయ, గర్భిణి అయిన తల్లికి ఈ నెలలో పాయాసాన్నము ఆహారము.

మిగతా చక్రాలకు గర్భస్థ పిండానికి గల సంబంధాన్ని పైన చెప్పిన విధంగా అన్వయించుకోవాలి.

యోగ విద్యకు సంబంధించిన విష*ులు*లు శాస్త్రవేత్తలకి తెలియదు కదా! అందువల్ల వారు గ్రంధులు, వాటి స్రావాలు గురించి మార్రమే చెప్పారు. మన ఋషులు లోతులలోకి పెళ్ళి దాని గురించి చాలా చాలా విషయాలు చెప్పారు. వాటిని మనం నేటి వైజ్ఞనిక బ్లావానికి కలుపుకొవాలి. ఇంకవరకు ఏం తెలునుకున్నాం మనం? పీనియల్ గ్రంథి, పిట్యూటర్ గ్రంథి. జైరాయిడ్ గ్రంథి, డ్రెమ్స్ గ్రంథి. పాంక్రియాస్ గ్రంథి. ఎడ్రినల్ గ్రంథి, గౌవాప్స్ గ్రంథులు అని విదేశియులు కనిపెట్టినటువంటి గ్రంథులు ఎక్కడెక్కడ ఉన్నాయి. ఇచ్చితంగా మన యోగ విద్యలో చెప్పినటువంటి చక్రాలు కూడా అక్కడే ఉన్నాయి. అని. ఎందుకలా ఉన్నాయి? ఎలా పనిచేస్తున్నాయి? అనే దానికి వివరణ చెబుతూ కొన్ని ఆధారాలు మన దగ్గర ఉండాలి అని చెప్పాను. అని ఎంటంబే-

For answers to these questions, let us turn to the Wisdom of the  $\ensuremath{\mathsf{East}}$  .

The Oriental psychologist starts with that which the Occidental regards as hypothetical. His position may be summed up as follows:

- There is nothing but energy, and it functions through a substance which interpenetrates and actuates all forms, and which is analogous to the ether of modern world. Matter is energy or spirit in its densest form, and spirit is matter in its most sublimated aspect.
- As this ether interpenetrates all forms, every form has an etheric form or etheric body.
- 3. As the tiny atom has a positive nucleus, or a positive nuclei, as well as negative aspects, so in every etheric body there are positive centers of force in the midst of negative substance. The human being too has an etheric body which is positive to the negative physical body, which galvanizes it into activity, and which acts as its coherent force, holding it in being.
- 4. The etheric body of man has seven main nuclei of energy through which various types of energy flow, producing his psychical activity. These nuclei are related to the cerebro-spinal system, and the base of this psychical activity, or the seat of the soul nature, is situated in the head. The another head and from this center the entire mechanical should be directed, and energized through the medium of the feet six for sections.

38

 Only certain centers are now functioning in man and the rest are quiescent. In a perfect human being all the centers will function fully and produce perfect psychical unfoldment and a perfect mechanism.

ఎక్కడైతే విదేశి పైజ్ఞానికులు వదిలిపెట్టారో అక్కడి నుంచి మన యోగ పైజ్ఞానికులు మొదలు పెట్టారు. అది గుర్తుంచుకొండి. యోగవిధ్యలో ద్రవేశించగానే అజ్ఞా చక్రం మీద ర్యాసం చేయటం మొదలిడతాం. మూలాధారం నుంచి అజ్ఞా వరకు మన శ్వాస, స్థశ్వేస లను నదవడం మొదలిడతాం. మనం ఈ వీధమైనటువంటి జ్ఞానంలో శ్వాసను నడపాలి. అందుచేత తెలుసుకోండి There is nothing but energy శక్తి తప్ప ఇంకేమీ లేదు. మన భారతీయ ఋసులు చెప్పినది ఏంటంటే శక్తి తప్ప మరి ఇంకేమీ లేదు అని. దీనినే ఆది శంకరాధార్య సొందర్యం లహరిలో ఇలా వర్హించారు-

#### శివశ్యా యుత్తిక్త యది భవతి శక్త: ప్రభవితుం నచే దేవం దేవే<sup>6</sup> నథాలు కుశల: స్కర్మితుమమే ఆజనెక్తి మారాధ్యాం హలిహర బెలించాలిథా రసి ప్రణంతుం సాక్షితుం వా కథ మక్కత పుణ్య ప్రభవతిం

మొదటి సూత్రం ఏంటంటే ఉన్నదల్లా శక్తి ఒక్కటే. అది పదార్ధం ద్వారా పనిచేస్తుంది. భాపాంతరం చెందిన పదార్ధమే శక్తి లేక ఆళ్ళ...... ఈ మొదటి నియమం బాగా ప్పదయం గమము చేసుకొండి. శక్తి మాత్రమే ఉన్నది. ఈ శక్తి ఘనీభవిస్తే పదార్ధం అవుతుంది. ఈ పదార్ధం సూక్మీకృతం అయితే ఆళ్ళగానీ, శక్తి కానీ అవుతుంది. ఇవి రెండూ కలెస్తే రూపం ఏర్పడుతుంది. ఆ రూపం ఆ రూపానికి తగిన పని చేస్తుంది. అదే పై శ్లోకం అర్ధం.

శివ అంటే పదార్ధం. శక్తి అంటే ఎనర్జీ. అది మన మొదటి హైపాథనిస్. హైపాథనిస్ అంటే ఆర్థం ఏమిటో రెలుసా- నిరూపణ లేనటువంటి నిద్ధాంశం అనీ. 'పైన్మేక్ అది హైపాధనిస్ కావచ్చు కానీ మనకు అది నియమము. ఆధునిక విజ్ఞని ఏం చెప్పంది అంటే ఈ ఏడు గుంధుల్లో నుండి వచ్చేటటువంటి స్థావాల వల్లే నీ యొక్క ఐ.క్యూ. కానీ, ఆలోచనా విజ్ఞనం కానీ నియామకం అవుతుంది అని, అండుచేత నీవు రెలలైన వాదివైలే అది నీ గొప్ప కాదు. నువ్వు రెలివి తక్కువ వాడివైతే అదీ నీ తప్పు కాదు. తప్పు ఎవరిది? ఎవసైనా ఆడిగిలే మీరు చెప్పండి. నన్నేం చేయమంటారు? నా గ్రంథులు అలా ఉన్నాయి అని. గొదక వదిలిపోరుంది. నువ్వ ఎవరినైనా ఎదురిండావంటే- ఎడ్రినల్ గ్రంధి fight (ఎదిరించటం) or flight(పారిపోవటం) జనాలు ఇవ్వగల్లేటువంటి గ్రంధిలో flight లేకుండా fight ఉంది కాజట్టి దానికి కావలసిన (సావాలు వస్తున్నాయి కమక యుద్ధం చేయగల్లుకున్నావు, అది ఏ తప్పు కాదు. నిజంగా ఆధ్యాత్మిక ఏద్య ఆక్కరినుండే మొదలోతుంది.

అధ్మమని దగ్గర ఆ పారిపోయే గుబం, పారాజ్ గుబంగా.(Hight/light) ఎడ్డివల్ గ్రంధిలోని స్థానాల వలన ఎలా మారరామో చెప్పిదే సొంబ్యయోగం. ఒక ఆర్యంత పిరికివాదిని, నేను యొద్దం చేయలేను అనివాడి చేత యొద్దం చేయించగల్లేటటువంటి స్థానాలు ఎలా ఏర్పడరాయా. ఆ అంతర్గలమైన మార్పు ఎలా వస్తుంది చెలిపెటే సొంఖ్య మాగం. వాటి ఉర్పత్తి, అంతర్గల మూర్పు, వాడిలోపల వస్తే తప్ప బాహ్మ జగన్మలో ఆ మార్పు రామ. అదే కురుక్షేతమైన చర్మక్షేతం. మన శరీరంలో ముంది చెదుల మధ్య పారాటంగా నిరంతరము సాగుతూనే ఉంటుంది. పరిస్థితులకు భయపడి పారిపాఠావా లేక ఎదురాడ్లి పోరాడరావా? అనువే బ్రత్స్ కుర్మాతం.

ఇప్పుడు మనం ఆ స్ట్రిలిలోనే ఉన్నాము. అది కురుక్షేటమైన ధర్మక్షేత్రం. అనగా సాధారణంగా మానపుడు కురుక్షేతంలోనే ఉంటాడు. తను చేస్తున్నటువంటి పనులను కేవలం రాత్కాలికమైన అనందం కోసం చేస్తాడు. కురు క్షేతంలో చేసే పనులను చర్మక్షేతంలో చేయగల్లినప్పుడు యోగి అవుతాడు. అందుకే ముందు కురుక్షేతంలో అడుగు పెట్టిన అస్తునుడు పొరిపావటానికి డ్రయల్లించాడు. ఎందుకంటే ఏపరీత పరిస్తియలున్నాయి కమక. కానీ ఆ ఏపరీత పరిస్తిమలే చర్మక్షేతంలోకి ద్రవేశించిన పూడు తనకు పూర్తిగా అనుగుణ్మంగా మారిపోతాయి. ఆనేదీ భగవంతుని ఆశ్వాపన. దీనిని నిరంతరం మనము పురణలో ఉందుకొవాది.

#### తన్నిత్తముత్తిప్ల యళాలభస్వ జిల్వాత్రకుస్ భుంత్వరాజ్యం సమృద్ధమ్, మయైనైతే నిమాత్తా: పూర్వమేన నిమిత్ర మొత్తం భవ సమ్మనిందిస్ (భ.గీ II-33) లా:- అందుచెత నీవు లే. కిర్ణిని సంపాదించుకో. శ్వరువులను సంహరించి సమృ దైమైన రాహ్యన్ని అనుభవించు, ఏర్క నా చేర ముందే చంపబద్వారు. సవ్వసావీ! నీవు నిమర్ధమానుదేవికా.

ద్రోణం చభష్పం చజయద్రథం చ కర్ణం తథాన్యానపి యోధవీరాస్

మయా హతాంస్వం జహి మావ్యథిష్టాః

### యుధ్యన్న జేతాసి రణే సపత్వాన్॥ (భ.గీ 11-34)

తా: నా చేత చంపబడిన బ్రామిడిని, భీస్పుడిని సైంధవుడిని, కర్మడినీ ఆలాగే ఇతర విరుల్సి నీవు చంపు, విచారించకు, యుద్ధం చెయ్యి, శ్వరువులను యుద్ధంలో జయిస్తావు అని శ్రీకృష్ణురు చయపడి పారిపారున్న అధ్మనునికి మనోలైర్యాన్ని ఇచ్చారు.

ఈ ప్రస్టకము దదువుతున్న వాళ్ళు అలా నిల్ల<u>బదగంలా?</u> ఆ ఆశ్వాసన మర్పిపోతాం మనం. అది మర్పిపోవటం వల్ల రకరకాలైనటువంటి సంస్థలు ఏర్పడి మేము చెప్పిందే సరైనది, మిగలా వాళ్ళు చెప్పింది రష్పు అని మిగలా వాళ్ళది వినకపోవటం బడుగుతోంది. ఆది ఏ గ్రగంధి లోపం వల్ల పస్తుందో మనం తర్వాత చదువుకుండాం. ద్రస్తుతం మనం గొండుల స్టామాల మీద ఆధారపడి జీవిస్తున్నాము. కానీ యోగులు ఏ స్టితికి వెళ్ళారు? గొండులని, వాడి స్థావాలను మార్చే స్టితికి వెళ్ళారు. గ్రాంథుల్ని కనుక మార్చుకుంటే జీవితాలే మారపోతాయి.



నాల్గవ అధ్యాయము

# వర్ణాశమ వ్యవస్థ

నవ్యమైనటువంటి గ్రంధుల యొక్క స్రావం మన శరీరంలో ఉంటే దానిని అమృకం అంటారు. అమృక స్రావం మన శరీరంలోని 72,000 నాడుల్లో సరిగ్గా స్రవహించి నక్తురు నీవు ఒక పరిపూర్ణమైనటువంటి వ్యక్తిగా మారలావు. ఆ పరిపూర్ణమైనటువంటి వ్యక్తిగ్నానికి నెందు రూపాలిప్పారు. ఒకటి బుద్వరు. ఇంకోటి క్రేమ్స్ల్ ఆ ఇద్దరూ కలెస్టే ఏక్పూరాని నాడు పరిపూర్ణమైనటువంటి వ్యక్తిత్వం అన్నారు. బుద్వరు పరిపూర్ణమైనటువంటి వ్యక్తిత్వం అన్నారు. బుద్వరు పరిపూర్ణమైనటువంటి వ్యక్తిత్వం అన్నారు. ఇద్దరు కలెస్ట్ ఎటువంటి పరిపూర్ణ మన మర్వరు కలెస్ట్ ఎటువంటి పరిపూర్ణ మన మర్వరు. అస్తు ఇద్దరూ కలెస్ట్ ఎటువంటి పరిపూర్ణ మనానిని అందటిసుటువంటి ఆదర్శం. అక్కుం.

ఈ లక్ష్యం సాధించటానికి మనకు మూడు పూర్ణమలు ఎప్పడూ ఉపయోగ పడతాయి. అవి ఏద్దిలో పూర్ణమ, మే పూర్ణమ, జాని పూర్ణమ. ఈ మూడు పూర్ణమలను చాలా సృష్టంగా డ్రవాళికాబడ్డంగా ఉపయోగించుకోవాలి. ఆప్పడు మీకు ఏ ఆలోచనలు వచ్చినా ఖంగారు పడకండి. అవి మీ స్వంత ఆలోచనలు కావ్ష. మీ స్థావాలు అలా ఉన్నాయి. దీన్ని సరిజేసుకోవడానికి ఈ మూడు పూర్ణమలను మీరు ఉపయోగించుకోవాలి. అవి ఏద్దిలో హ్యామ, మే పూర్ణమ, జాన్ ప్యాద్ధమలు. పూర్ణమకు రెండు రోజులు ముందు - పూర్ణమ హర్హిమ తరువాత రెండు రోజులు చాలా తీభంగా పూర్ణమ ధ్యావ తరగతులు నిర్వ హించుకుని, అవగాహన చేసుకోవటానికి మీరు సిద్దమాలి.

అసలు ఇదంతా మనం ఎందుకు చెప్తుకున్నాం అంటే . ధర్మ అర్ర. కామ, మోక్షాలనే పురుషార్మాల బ్రయర్భంలో ప్రస్తుతం మానవ జారి కామము, అర్రముమీద మాత్రమే నదుస్తాంది. కొర్కెలు(కామ), కొర్కెలు తీర్పుకొవటానికి ధనం(అర్హర) ఇది తప్ప ఇంకేమీ అక్కర్లేదు. మనిషి ఈ రకంగా ఉందటం వల్ల గ్రంధుల యొక్క గ్రహీవాలు అసంజధ్ధంగా ఉన్నాయి. అంటే శరీరం సరిగా పనిచేయడు. మీరు కొర్కెల మీద కొర్కెలు తీర్పుకొవటానికి

#### గ్రామం చార్యమం చిందిన

ವಾಶುರ್ಧರ್ಧ್ವಂ ಮಯಾ ನೈಸ್ಟಂ ಗುಣ ಕನ್ನ ಬಿಭಾಗಕರು

తన్న కర్తార మషిమామ్ విద్య కర్తార మవ్వయమ్ ៖ (భ.గీ. 4-13)

గీతలోని ఈ లైకంలో పొంటుక ప్యవస్థ కాలుగు వర్తాలుగా విధికించుపడినట్లు చెప్పలసింది. భామ్మణ, క్షత్రియ, వైశ్య, హద్దులుగా వారి సామర్యాన్ని అక్కి చారి అదియదిని ఇట్టి (మలదు ఈ నాలుగు వర్మలుగా విధికంచటం ఇరిగింది. నిమాణం ఇక్కకుమధ్యలో నిడవాలంటే దానిని కొన్ని వ్యవస్థేతుగా చిరకించాలి. టైతీ సామాజిక వ్యవస్థేలోనూ ఈ నాలుగు చిధములైన వర్గాటంటాయి. ఇదే Teachers (భాహ్మణ), Rulers (క్రతియ), Business people (245), helpers to the above (మాధులు).

అయికే ఈ నాలుగు వ్యవస్థలను రాదిన మరిక నూకన వ్యవస్థను గురింది పిర్వజస్యంగారు సందములని చెప్పగా, నారినే గుండి మహాత్సుకు పాఠిజములుగా కేథించారు. పైన వెప్పన నాలుగు వ్యవస్థలక అదికమై, దగవుతునిక కరణాగత చెందినవారు ఈ పండమవ్యం వారు. వీరికి ఏ దియమాలు వెర్డించేల, శేవలం రగవంటని త్యాకులోనే విచిప్రారు. నారి అభిలాండకోటి బ్రజ్ముండ నాయకులుగా గురించబడతారు. అటువంటి వారువు జారికి శౌలిక స్వతంత్మం కూడా లభిపుంది. కారణమేమండి, పారుతు కరీలంలో ఆర్మరాజ్యశ్రవన కావించుకున్నారు శమక. వారువు ప్రాంకమేమలో కూడా రామరాజ్యశ్రవని ఆరుగుతుంది. ఇక్కడ కాందుపులను గురించి మాడ్రమే చేస్తురులేదు. దేహాయి దేవాల యముగా మార్పుకున్న వారి స్థితిని గురించి చెప్పటించలేదు. డేహ్లు దేవాలు మార్వరర్యాలను వీడిచినట్లే, నెన్మే శరణు పొందుము ఈ ప్రసంచములోనున్న నకల పార పుబ్రముల నుంచి నిమిని మెక్కి శరణు పొందుము ఈ ప్రసంచములోనున్న నకల పార పుబ్రముల నుంచి నిమిని మెక్కువినుప్పటిని చేస్తాను.

> నగ్వధర్వాన్ పలిత్యజ్యమా మేకం శరణం ప్రజ అమం త్వానర్వపాపీర్లో మోక్షయివ్వమి మాటుడు « (భ గీ18-66)

కావర్శినటువంటి ధనం మీద మార్రమే మీ దృష్టి ఎప్పురు కేంద్రీకరిస్తారో కుటుంబాలలో గౌడవలొస్తాయి, సమాజంలో తిరుగుబాటు వస్సంది, దేశాల మధ్య యుడ్డాలు వస్తాయి.

ఇవికాక మీగతా కెండు పురుపార్వలున్నాయి. దర్మం, మోక్షం. దర్శాదరణ చేయడం వలన మీరు కామ. అర్ధముల వైపు మళ్ళించే గ్రంధుల (సొవాల గ్రుహనం నుంచి ముక్తి పొందుకారు(మోక్షం). ధర్మం అనేది ఏం చేస్తుంది అంటే మీకు మీ శరీరంలో ఉన్నటువంటి స్థావాలు ఎలా ఉన్నాయి. స్పిష్టంగా లెల్పుకుంది. వాటినే బ్రాహ్మణ, క్ష్మతిందు, వైక్య, హాధ్ర బారులు లేక ధర్మాలు అన్నారు. అవి స్థావాల లక్షణాలను లెల్పుతాయి. ఈ స్థావాల ధర్మామసారంగానే జీవించారి, లేకపోఠే ఇబ్బందులు పదతారు. అదే ఈనాడు ఆధునిక ఏబ్వనం కూడా చేస్తోంది.

Dr. Berman tells us, "Body – mind is a perfect corporation. Of this corporation the glands of internal secretion are the directors.... Behind the body, and behind the mind is this board of governors." All the glands work in unison. They are known to correlate their activity, to balance each other, and through their united effect, it is claimed, to make a man what he is.

'మోక్షము' అనే పురషార్ధం నీ గ్రంధుల యొక్క స్థావాల నుండి ముక్తినిన్నంది. అప్పడు నీవు 'రాజాధి రాజ యోగిరాజువు' అవుతావు. అంటే అప్పడు నీ బాధ్యతలు 'పెరుగుతాయవా? తగ్గుతాయవా? ఆలోచించుకోండి. కానీ ఈవారు మోక్షమంటే బాధ్యతల నుంచి పారిపోవటమని భావిస్తున్నారు.

"you will be beyond your body" అంటే నీవు స్వేకృను సొందురావు. కానీ ఇదంరా చేయకూనికి మనం ఒక జీవార్య అంటూ ఉన్నది అని నిరూపించుకోవారి. అంటే కదా! ద్రస్తుకం ఆశ్మ ఉన్నదో లేదా మనకు లెలియదు కానీ- ఆశ్మ అనే పదం నేను వాదటం లేదిక్కడ- జీవార్మ అనే పదం వెదుకున్నాను. అందుచేత 'సౌలో' అనే పదానికి లెలుగు పదం జీవార్మ అనే పదానికి చెరునం పరమార్మ అనే పదం వాదుకున్నాం. జీవార్మ అంటే నీ శరీరంలో ద్రస్తుకం నీ యొక్క ఏడు గ్రందుల యొక్క స్థావాల మీద ఆధారపదే చేతనర్వం. అందుచేత నీ చేతనక్వం నీ శరీరంలో ఉన్న గ్రంధుల స్థావాల మీద మదనే ఆధారపద ఉన్నది. అది జీవార్మ, శాస్త్రవేత్తలకు జీవార్మ అంటే లెలియదు. అందుచేత వార్భు దీస్ గురించి ఆలోచించలేదు.

మనం ఏమంటాం? ఉదార్య ఉంది. ఆ జీవార్మ ఈ కరీరాలను నిర్మించుకుంటుంది. ఈ కరీరాలను నిర్మించుకున్నటుకంటే జీవార్మ కన పరిణామ్యముందా రేకరకాల స్థాయిలను దాటి ఒక స్థియిక వచ్చిన రర్వార లానే దగవర స్వరూపంగా హరుసుందని అంటాం. కానీ, ఇది నిరుపొంచటనేదు. ఇదాల కాలం పడుతుంది. నిరుపొంచబడనేదు అని ఈ పుప్రకం ధానినప్పడంటున్నారు. కానీ ఇప్పుడు అర్మ ఉన్నది ఆనటానికి కావర్సినన్ని నిరుపొంటున్నారు. కానీ ఇప్పుడు అర్మ ఉన్నది ఆనటానికి కావర్సినన్ని నిరుపొంటున్నారు. కానీ ఇప్పుడు అర్మ ఉన్నది ఆనటానికి కావర్సినన్ని నిరుపొంటున్నారు. అది మనం తర్వార ఉన్నది ఆర్వమృత్వమైనటువంటే మూగ ఎవ్వర్స్, యోగ శక్రిలో నిరుప్పునమైనటువంటే కరీరాలను జీవార్మ తొందన తాందనా నిర్మించుకొనలేదా? అనేది కూడా మనం చదుపుకొవాని. శిందు విదయాలు అర్ధనుయ్యాయి కదా! అందుతో ఒకటి బాలా సృష్టంగా ఏమ్యలేమింది? పరిణామ్యముందో స్పేట్లలో విచ్చిన మైన దారుం వల్ల.... (అసక్షి ఉన్న వార్చు కావాలంటే లేద్ వీటర్ బ్రాసిన "Man whence how and whither" అనే ప్రసేకం చదవండి.)

"Man whence how and whither" అందులో ఆయన ఏం చెప్పాడు? మనిపి డండ్రమండరంలోంది. వర్పాడని, చండ్రమండరంలోంది దర్శిన మనిపిక గుడు గ్రహం మంచి పుక్షగ్రహం నుంచి విశేషమైన స్పందనలు వర్మాయనీ, ఆ స్పందనల వర్మ మనిషి జందువుల కంటే నెందు కొట్ట సంచక్కరాలు చరితామక్షమంలో ముందు కొచ్చాదని అంది. అంటే స్పెక్ట్ యొక్క కాలంలో చూసుకుంటే మనం రాలా చాలా ముందు న్నాము. కానీ సరిగ్గా చెప్పాలంటే ఒక కొట్ కొంటై ఐదు లక్షల సంచత్సరాలు ముందున్నాం. రెందు కొట్ట సంచత్సరాలు ముందున్న ఈ మానవ శరీకాన్మి సరిగ్గా ఉపయోగిందుకొకపోరే చెనక్కి వెర్చిసారాము. సరిగ్గా ఉపయోగించుకొకపోవడమంటే ఏంటో కూడా బ్యాగత్తగా గుర్మంచు కొండి. కొన్ని ద్వమాతాలు ఎలా పించి ఉంటాయే అర్థం చేసుకొండి.

ఒక కుటుంబంలో పరిప్యార్థమైన నిష్టరో, మదీగా, రదీగా నియమాలన్నీ పాటిస్తున్న ఒకామే నాకు లెలును. నిరంశరం భగవర్నామ గృరణ చేసిది. ఆవిడ కరిరాన్ని వదిలేసింది. మాములు జ్వనంలో మనం ఏమనుకుంటామంటే అవిడ చాలా ఉర్భ స్టితికి విడయందని. అవిడ ఏమీ ఉర్భిస్తిలికి వెళ్లలేదు. గేది జన్మ ఎత్తింది. సాయి లీలామృకంలో మానవులు మేకలుగా, కప్పగా. పాముగా పాయి యొక్క గురులాయాలుగా ఉన్నప్పటికి కూడా ఎలా దిగుబాలో తెలుసుకోవచ్చు. అందుబేత ఈ నియమాలని మీరు చాలా జాగ్రత్తగా ఆలోచిం చుకొండి. Don't be fools in practising the rules కానీ నియమాలు మిమ్మల్ని ఎక్కడికి తీసుకెళలాయో నాకు తెలియదు. బియ్యం ఉదుకుత్తున్నప్పుడు ఏ బియ్యపు గింజు పైకి వెళ్ళుతుందో ఏ గింజు క్రిందకి వస్తుందో ఎవరికి తెలుసు? ఉదికిపోయాక అన్నీ సమానంగా ఉంటాయి. -కానీ ఉదకకముందు?ఉదికే బియ్యం పైకి వెళ్తాయి. ఉదకనివి క్రిందికొస్తాయి. ఆర్వమైందా!

అందుకని నియమాలని గ్రుడ్డిగా అనుసరించకంది. అవగాహనలో ప్రాటించంది. మీరు ఏ నియమాలు పెట్టుకుంటారనేది అవగాహనలో పెట్టుకోంది. మీరు ఏ నియమాలు పెట్టుకుంటారనేది మీ ఇష్టం. ఎందుకంటే మీకు మీమీదున్న అవగాహన నాకు ఉందదు గదా! ఆదే స్వేష్య అంటే.

భారతదేశాన్ని స్వారం(త్యం చెయ్యాలని(మ్లేమ్మల పరిసాలన అంతమొందిందాలని) ముకుంద బాల బ్రహ్మాభారనే యోగి బ్రయల్నించాడు. కాని చివరికి ఎలా పుట్నాడు? స్మేమ్భదిగా పుట్నాడు. కానీ ఆ హిందూ సంస్కారాలు పోలేదు. అందువేత భారతదేశ ట్రీలని ఏళ్ళు చేసుకుని ఒక శ్రొత్త మఠాన్ని (దీన్-ఎ ఇల్గాహ్మ రూపొందించడానికి బ్రయుత్నం చేశాడు. అరనే అక్కరు చక్రపత్తి, చేన్ని అనిహ్యంచుకున్నాడే ఆ బాలిలోనే పుట్నాడు. కానీ యోగి కనుక చక్రవర్తిగా ఇన్మించాడు. అందువేత మీరు నియమాలను పెట్టుకుని నియమాలలో బంధింపబడిపోలే ఒక చివరి అందుకి విళ్ళినవారు తరువాత జన్మలో రెండో చివరికి వెళితారు. మరు జన్మలో సమయం లేకపోతే ఈ జన్మలోనే వెళితారు. అందుకని పిచ్చి నియమాలు పెటుకోకండి.

విదేశీయుల విషయాలను వదిలేసి మనం ఎక్కడికొచ్చాం? మన శరీరంలో దక్షాలున్నాయి. ఈ భక్రాలని మన వశం చేసుకొవడ్ను, వాటిని వశం చేసుకొవటం ద్వారా మనం ఈ శరీరంలో చేకుందా ఈ శరీరాన్ని ఉపయోగించుకొగలం అనే సిద్ధాంతాన్ని అర్థం చేసుకున్నాం. శిర్ధీసాయి అలా ఉపయోగించుకున్నారు, సర్యసాయి అలా ఉపయోగించుకున్నారు, అది మన అక్షరం అన్నారి. సువ్య శరీరానికి ఒద్దుడపై హిక్షం కావారి, ముక్తి కావారి అంటే ఎలా? నిజమైన "స్వర్భ ఏలుందే నువ్వ శరీరానికి ఒద్దుడపై హిక్షం కావారి, ముక్తి కావారి అంటే ఎలా? నిజమైన "స్వర్భ ఏలుందే నువ్వ ఈ శరీరంలో ఉంటూ కూడా అందరి శరీరాలలో ఉన్న చేశవశ్వంతో సంబంధం కలి ఉంచారి.

అందుకే శిర్ణీసాయి ఏమనేవారు? 5 1/2 అడుగుల ఈ శరీరమే నేననుకుంటే మీరు మూర్మలు అన్నారు. అది శిర్ణీసాయికే కాదు అందరికి వర్తిస్తుంది. నేను ఈ శరీరంలోనే ఉన్నావనుకుంటే మనమూ మూర్మలమే. కానీ, ఈ శరీరంలో ఒక చేఠనత్వంగా ఉన్నాను అనే ఆలోచన రావటం లేదు. శరీరమ్ నేను అనుకొని జీవిస్తున్నాం తప్ప శరీరం నేను అనటం లేదు. ఆలోచనలోని ఈ మొదటి లేతాని మీరు గమనించుకొండి, శరీరం నేను కాదు, కానీ డెబ్బ తగిలితే నాకు డెబ్బ తగిలింది అంటారు. బాధపడితే నేను చాలా బాధపడుతున్నాను అంటారు. ఆ మార్పు లెచ్చుకొవాలి. అంటే ఏమని చెప్పకొవచ్చు?

పదార్టం, ఆత్మ లేక చేతనత్వం వైపు వెళ్ళాలి. ఆత్మ లేక చేతనత్వం పదార్ధంలోకి దూరాలి. ఇవి రెండూ వేర్వరుగానే ఉంటుంది. చేతనత్వం చేతనత్వం చేతనత్వంగానే ఉంటుంది. చేతనత్వం పదార్ధంలోకి చేతనత్వంగానే ఉంటుంది. చేతనత్వం పదార్ధంలోకి ఉంటుంది. చేతనత్వం పదార్ధంలోనే ఉంటుంది. అది సృష్టించబడున నెళింపబడదు (The law of Conservation of Mass). అలాగే శక్తిని సృష్టించబేము మరియు నాశనం చేయ్యలేము (the law of Conservation of Encregy). ఈ నియమాలని విజ్ఞన శాశ్రం భరిపాదించింది. అందుచేత పదార్ధం పదార్ధంలానే ఉంటుంది. చేతనత్వం మారదు, కానీ చేతనత్వపు శ్రుయిలలో మార్పు ఉందపచ్చు.

చేతనత్వానికి శాస్త్రవేశ్తలు వాడే పదం ఏంటంటే శక్తి, శక్తి మారదు మరియు నాళనం చేయబడదు. ఇప్పడు శక్తి పదార్ధాన్ని ఉపయోగించుకుంటుంది. ఉపయోగించుకుని నేను పదార్ధాన్ని అంటుంది - నేను పదార్ధమును, నేను ఈ శరీరాన్ని అనుకుంటుంది. అది మాయు. అది ఫాగొట్టుకోవారి. అంతేకాని భక్శుతిలో మాయ లేదు. అంతా వాస్తవమే. అంతా నిత్యమే. అనిత్యమైనది ఏమీ లేదు. ఎందుచేతనంటే - Matter can neither be created nor destroyed. అంటే అర్థం ఏంటి? పదార్ధము నిత్యమే. ఆత్మ శక్తి కూడా నిత్యమే. కానీ శక్తి ఈ పదార్ధాన్ని ఎలా ఉపయోగించుకొవచ్చు అన్నది అనిత్యం.

ఇవాళ ఈ పదార్ధాన్ని ఉపయోగించుకోవచ్చు రేపు ఇంకో పదార్ధాన్ని ఒపయోగించు కోవచ్చు, ఎల్మండి ఇంకో దాన్ని ఉపయోగించుకోవచ్చు. ఎప్పడైరే మీరు ఆ నిధంగా ఉపయో గించుకోవటం నేచ్చుకుంటారో. అవ్వడు మీకు ఏ శరీరం కావాలో ఆ శరీరాన్ని నిర్మించు కోగల్గుతారు. దీన్ని పరకాయ భవేశం అంటారు.

| 575                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -  |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--------------|
| SOURCE CONTRACTOR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    | చక్రం        |
| A THE REAL PROPERTY OF THE PERSON NAMED IN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1, | సహస్థారం     |
| THE RESIDENCE OF THE PROPERTY  | 2. | <b>జ</b> స్ట |
| THE STREET, ST |    |              |
| Printegrate Contraction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3. | విశుద్ధి     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |              |

కాయి.

gring Grander Grander

కావు.

గ్రింటిని

మీర ఉన్నా అనే

అనఓ కాదు

బాధ

దూరా చేతన కాను'

నశించ మరిం

నియ: చేతన

ವೆಯಾ

పదార్య మాయ

నిత్యవే

ated t నిత్యవే

కోవచ్చు గించుక

గించుక కోగలుక పతంజరి యోగమణాలలో కైవల్యపాదములోని 1 నుంచి 5 సూత్రాలు ఈ పరకాయ ప్రవేశాన్ని గురించి వివరిస్తాయి. అవి ఈ త్రింద ఇవ్వబడినవి.

1. జన్మౌషధిమంత్ర తపస్సమాధిజా: స్పిద్ధయః।

తా: జన్మరో, మూలికలతో, మంత్రాలతో, తపస్సులో, సమాధితో సిద్ధులు కలుగుతాయి. →

2. జాత్యాన్హర పరిణామ: ప్రకృత్యాపూరాత్

ా: మరొక జాతిగా పరిణమించుట ప్రకృతి పరిణామ సమాష్టివల్ల కలుగుతుంది.

3. నిమిత్తమబ్రయోజకం బ్రకృతీనాం వరణభేదస్తు తత: క్రేత్రికవత్

తా: సత్యర్మలు, దుష్కర్మలు స్వయంగా (ప్రకృతి మార్పులకు కారణములు కావు. అయితే అవి (ప్రకృతి మార్పుల ఆటంకాలను తొలగిస్తాయి.

4. నిర్మాణచిత్తాన్మస్మితామాత్రాత్

తా: యోగి నిర్మించిన చిత్తాలు అహంకారము వల్లనే కలుగుతాయి.

5. ద్రవృత్తిభేదే ద్రయోజకం చిత్రమేకమనేకేషామ్!

ా: రకరకాల ఈ కల్పిర చిత్తాల ద్రవృత్తులు వేరువేరుగా ఉన్నా మూల చిత్తం వీటన్నింటిని స్వాధీనం చేసుకుంటుంది.



White Spring

#### ಐದವ ಅಧ್ಯಾಯಮು

# ్రపాక్ పశ్చిమాల కలయిక

Cannot the scientific knowledge of the West about form, and the accumulated and inherited wisdom of the East about the nature of the Soul be brought together intelligently so that a perfect expression of the Soul may be produced through the medium of the mechanism?

Cannot matter reach upwards towards mind and Soul and Spirit - call it what you will - and cannot Spirit, assisting that urge upwards, perfect the vehicle through which it demonstrates, and thus shine more radiantly?

అందుబేత ఇప్పుడు వచ్చిన స్టర్ని అర్ధం చేసుకొంది. భారతీయ యోగనిద్య నేర్పుకున్నటువంటి జ్ఞున్నాన్ని విదేశీయులు భౌరిక శరీరం గూర్చి చెప్పిన జ్ఞానాన్ని కరిపి మనం ఇంకి అద్భుతమైన మానవ జాతిని నిర్మింలేరమా? అన్నది మన లక్ష్యం. accumulated wisdom of the cast భారతీయ సంస్కృతిలో పేరుకు పోయినటువంటి యోగనిద్య రహస్యాలు రామాయణం, మహాభారతం, భాగవతం, ఉపనిషత్తులలో అనేకం ఉన్నాయి. ఇవి కాకుండా సహస్థ నామాలు. అందులో ముఖ్యంగా మనం నేర్చుకుంటున్న ఆరితా సహస్థనామాలు మొదలైన వానిలో యోగనిద్య గురించి అనంతమైన జ్ఞవ భాండారం ఉన్నది.

ఆధునిక విజ్వనం మానవ శరీర నిర్మాణ విజ్ఞానం యొక్క పరాకాష్టను అందుకుంది. భౌతి శరీరంలో ఎక్కడెక్కడ ఏమేమి ఉన్నాయో అన్ని లెలుసు, ఇంక వారికి భౌతిక శరీరంలో తెలియనిది అంటూ ఏమీ లేదు. వాళ్లకన్ని తెలుసు, ఇలాంటి పరిస్థితులలో మన భారతీయ ఋషులు అందించిన యోగవిద్యమ, ఆధునిక విజ్ఞానవేత్తలు అందించిన విజ్ఞానాన్ని కలిపి ఒక నూతన మానవ జాతి నిర్మాణం చేయలేమా? ఎవరు చేయాలి? మనం చేయాలి. ఎందుకంటే దీనికి తగిన పుష్ట భూమి ప్రస్తుతం భారతీయులకు మాత్రమే ఉంది. లేకపోతే జరగదు. మనం ఆమకోవారి. అనుకున్న తర్వాత ఆ తీధర ఉంచుకోవారి. ఈ క్షణంలో అనుకొని తరువాత వదిలేస్తే అయ్యేది కాదు. దీనిని చియ్యహినికి కొన్ని లక్షల సంవత్సరాలు పట్టవచ్చు. పతంజరి చెప్పినట్లు "తీద్ర సంవేగానాం ఆసన్న:" తీద్రమైన సంవేగం ఉందే రేపే మార్చెయ్యవచ్చు.

The field of human behaviour has three factors.

- 1.Environment
- 2.Human apparatus or response apparatus
- 3. Conduct. The inter-relation between environment and response apparatus

మానన జాతి మూడు రకాలుగా పనిచేసుంది.

- 1. వాతావరథుం. (Environment) బాతావరణ కాలుష్య అద్యయనం అనే మీరులో అధ్యాత్మిక విజ్ఞానం ఇప్పుకేప్పుడే పార్యపుప్రకాలలో కూడా భవేశి పెట్టబడింది. దీనికొనసేపే మీరు అనేక బన్మల మంది సిద్దమోళున్నారు. అది మీకు ఆర్థమ్మారి. అందు వల్లనే ఈ దేశకాల పరిస్థికులలో మీరు బెట్టబడారు. ఈ ధురుతాన్నలు మీరు దెయ్యకపోడే మీరు అవకాశార్మి, శాల్పోతున్నారు. అది మీ ఖర్మ అవకాశం పర్పించందేనే అర్ఘమేమిది? మీకు అర్హతుండని, జానికోళుం ఎన్ని శ్యాగాలు చేస్పారు. ఏమి చేస్తారనేది మీమీద అవారపడుంది. దీన్ని వినటం కాయ్- ఇంక ఆవరణలో పెట్టంది.
- 2. శరీరం. (Human apparatus or response apparatus) చాలావరణంలో మనముపయోగించుకునేది శరీరం. ఈ పరిస్థితులకు ఉపయోగించుకోవడమే మానమాల లక్షం. అనేక పేల సంపర్యరాల బట్టి అనగా రామాయణ కాలం(లుమేరియు) మరియు మహా భారత (అట్టాంటియన్) కాలంలో పొందిన ఇన్గాన్ని మళ్ళీ ఈ కాలంలోనే మీందు చయాగించుకోగలరు, ఈ కాలం దాటిపోరే ముందుకు వెళ్ళినా వెనక్కి వెళ్ళినా ఈ జన్మలో ఏకుక్స్నే ఇన్గ శ్రీయు పూర్తిగా నిరుపయోగం అవుతుంది బాగ్రత్త, ఈ జ్వనం యుగసంధిలో మాగ్రమ ఉపయోగించుకున్నారు. ఇద్దక్క నేర్పుకోవటానికి ఉపయోగించుకుంటున్నారు. మనం యాగనిధ్య నేర్పుకోవటానికి ఉపయోగించుకుంటున్నారు. మనం యాగినిధ్య నేర్పుకోవటానికి స్థయల్లిస్తున్నాము? అడీ విద్యే, ఇదీ విద్యే, అందుచేత ఎవరు ఏది నేర్చుకుంటారు అన్నది చాలావరణాన్ని బట్టి కాక

మానవ స్పందనని బట్టి ఉంటుంది. మానవ స్పందనని బట్టి చాతావరణం మారిపో తూంటుంది. దీనినే response apparatus అనారు.

 లీసుకొనే చర్య విధానం(conduct): వాతావరణమును, శరీరమును ఉపయోగించుకునే విధానం. ఇది ఒక త్రాహాటి.

1. వాతావరణం, 2. శరీరం, 3. దాన్ని ఉపయోగించుకునే విధానం.

Glands may be divided into two main groups, those which are concerned with the drainage system – the lymphatic glands - and those which secrete products for use in daily bodily work.

The second group, whose duty is to contribute fluids which, acting in concert with each other, control and regulate the bodily processes, consist of two subdivisions. The first of these contain glands with ducts, down which they discharge their contents. The second possess no ducts, and their secretions are absorbed directly into the blood stream. These are known as ductless glands, or 'endocrine organs' and their products called internal secretions.

్రంధులను రెందు రకాలుగా విధజించవచ్చు. Llymphatic glands అనేవి మానవ శరీరంలో ఉన్న బేత్రావెదారాన్ని బయటకు తోయవానికి ఉపయోగపడకాయి. అందు బేత వీటిని డైనేజ్ గ్లాంక్స్ అంటారు. బ్రహ్మాందంలో ఉన్నదే వించాండంలో ఉంటుంది. అందుకనే మన పట్టణాలలో ఈ అందర్ గ్రౌంర్ డైనేజ్ విధానం ఉంది. ఇదంతా మన శరీరంలో ఉన్న lymphatic glands యుక్క ప్రతిరుచుమే.

ఒకటి ఏం చెప్పకున్నాం? lymphatic glands. రెందవ రకం గ్లాంధ్స్ మళ్ళా రెందు రకాలుగా ఉన్నవి. అందులో t.duct glands అంటే నాళ గ్రంధులు. నాళ గ్రంధులకు వాహకనాళికలుంటాయి. దీనిలో ఉత్పట్టి అయిన స్థావాలు ducts లేక నాళాల ద్వారా శరీరం యొక్క ఏ బాగాబ్ని ద్రభావితం చెయ్యాలో తిన్నగా అవి అక్కడ విడుదల చేయబడతాయి. ఉదా: నోటిలోనున్న సలైవరీ(లాలాజలం) గ్రంధులు, చర్మములోనున్న స్వేద్యగంధులు, పాంక్రియాస్, చివర్ మొదలంగువవి.

రెండో రకమైన వినాళ గ్రంధులకి, వాహక నాళికలు లేకుండా వాటి స్రావాలు రక్తములోకి నేరుగా శోషించబడతాయి. ఈ వినాళ గ్రంధులనే ఎండోడైన్ అవయవాలు (endocrine organs) అని అంటారు. అవి ఉత్పత్తి చేసి పదార్వాలను అంత:స్థావాలు (internal secretions) అంటారు. కాని వాటి పని చేసే తీరు ఎండోజైన్ వ్యవస్థ మీద ఆదారపడి వంది.

The blood system and the nervous system pursue their own activities but are closely linked with the endocrine system. The blood acts mysteriously as the carrier of the peculiar hormones of the different glands, and the nervous system seems more specifically related to the psychical development incident to the normal, or abnormal, functioning of endocrine glands.

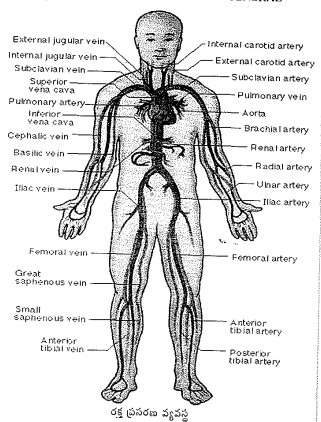
అంచేకాక రక్ష ప్రసరణ చేసే వ్యవస్థ, నాడీ వ్యవస్థ వాటి పని అవి చేసుకుంటూ ఉంటాయి. ఎండొడైన వ్యవస్థ, నాడీ వ్యవస్థ, రక్ష ప్రసరణా వ్యవస్థల మధ్య సంబంధాన్ని కలుపురూ పనిచేస్తుంది. అందే మన యొక్క నాడులు ఎలా పనిచేయాలో నిర్ణయించేది ఎండొడైన్ వ్యవస్థ. ఇవి సరిగ్గా ఉంటే మన నరాలు సరిగ్గా పనిచేస్తాయి. అవయవాలు సరిగ్గా పనిచేస్తాయి. రక్ష ప్రసరణ సరిగ్గా ఉంటుంది. ఇక్కడ ఇంకో త్రిపుటి వచ్చింది.

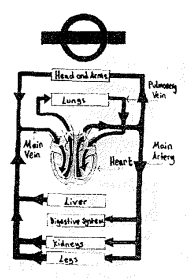
1. రక్ష ప్రసరణ వ్యవస్థ.

2. నాదీ వ్యవస్థ.

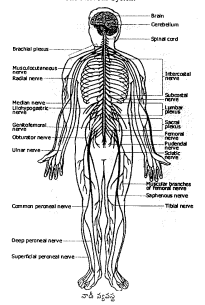
3. ఎండోజైన్ వ్యవస్థ.

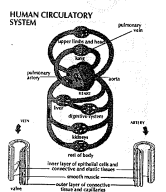
## THE CIRCULATORY SYSTEM GENERAL



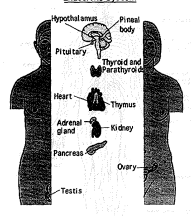


#### The Nervous System





## **Endocrine System**



ఎండోకైస్ వ్యవస్థ

#### పట్టికలోని మొదటి గ్రాంథి పీనియల్ గ్రాంథి.

1. వీనియల్ గ్రంథి - సహస్రారం. ఈ గ్రంథి మనలను కాంతి ఎలా ప్రభావితం చేస్తుందో లెలుపుతుంది. మావన జాతి ఎప్పడైతే విద్యుత్తుని ఉపయోగించుకుని కాంతిని ఉపయోగించుకోవటం మొదలెట్టిందో, అప్పటినుంచి మన సహస్థార చక్రం జాగృత మౌతున్నది అని అర్థం. టీ.వి.ల ద్వారా, సినిమాల ద్వారా, సైకోడెలిక్ ఎఫెస్ట్ ద్వారా, ఇండ్లలో లైట్స్ ద్వారా, వీధిలైట్స్ ద్వారా మన సహస్రార చక్రం ప్రభావితమౌతోందని గుర్తించాలి. ఈ ్రంధి లెంగ- స్వభావం(sex nature) మీద కూడా ఖచ్చితమైన ప్రభావాన్ని చూపిస్తుంది. brain growth మీద కూడా దీని బ్రభావం ఉంటుంది. మన పూర్వీకులు పీనియల్ గ్నాంద్ని ఆత్మ యొక్క స్థానంగా గుర్హించారు. బాల్యావస్థలో చాలా ప్రముఖ పాత్ర వహించే ఈ గ్రంధి. తర్వాత కుంచించుకుపోవటం ఒక ఆధ్యాత్మిక రహస్యాన్ని తెల్పుతున్నట్లుందిగదా!

్రెంట్ దార్శనికుడు Rene Descarte ప్రకారం ప్రేమల్ గ్లాండ్ -మనస్సు-మొదడు కలోసే స్థానము. అనగా మొదడు మనస్సు యొక్క కర్మేంద్రియము. మనస్సు మెదడు యొక్క జ్ఞానేంద్రియము.ఈ స్థానాన్ని అధిశంకరులు సౌందర్య లహరిలో -

> ಸುಧಾಧಾರಾ ಸಾರ್ವ ಕ್ಟ್ರರಣ ಯುಗಳಾಂತಲ್ಪಿಗಳಿತ್ತಿಃ ప్రపంచం సించగ్లీ-పునరపి రసామ్మాయ మహసా అవాష్య త్వాం భూమం- భుజగనిభ మధ్యష్ట వలయం

స్వమాత్వానం కృత్యా - స్వపిష్ కులకుండే విహరిణి z(Ot. @.06%)

అని వర్ణించారు. అంటే - తల్లీ భగవతీ! నీవు నీ పాదద్వయము నడిమ భాగమునుండీ స్థవించిన అమృతధారా పర్షముటే 72 పేల నాడుల ప్రపంచమును తడుపుచున్నదానవై, తిరిగి అమృతాశయ కాంతి గల చందుని వీడి మరల స్వస్థినమైన మూలాధార చక్రమును చేరి. అందు స్వస్వరూపమున పాము వలె చుట్ల చుట్లుకొని పృథ్వీ తత్వమునందు (కమల మధ్యస్థితమైన సస్సని రెండ్రమున సూక్ష్మముగా ఉన్నదానియెందు) కుండెలినీ శక్తిప్లే నిథింతువు. (ఈ వివరణ పీనియల్, పిట్యూటరీ గ్రంథుల జీవాత్మ యొక్క లేక లోనున్న ಗುರುವು ಮುಕ್ಕು ವರಣ ಯುಗಳಮುಗ್ ಗುರ್ಡಿವಾರಿ.)

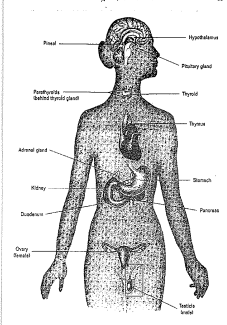
అనేక మంది ప్రాదీన రత్వచేత్తలకిది 'ఆర్మనివసించే స్వానమే'. పైనకొన్ ఆక్భతి కల్లిన ఈ చిన్ని నిర్మాణం ఇప్పటికి రహస్యంగానే ఉంది పోయింది. నీటి నైట్లానికులు మార్రము ఇదొక ఆంతరిక గడియారం పలే చిని చేస్తుందనే నిర్వయానికి వచ్చారు. అక్యంత ఏకటిలో దాగి ఉన్నప్పటికే ఇది కాంతి తీర్రతకి పరోక్షంగా స్పందిస్తుంది. ఈ గ్రగంధికి కావల్సిన ఏకరాలు కన్నుల ద్వారా అందేచేయబడతాయి. సంధ్యాసమయమానన్నమైనప్పడు మార్రమే ఈ గ్రంధి సక్రేతయమౌకుంది. melanine అనే హార్మన్ స్థివించటం మొదలెచుతుంది. సూర్యాదయం కాగానే ఈ melanine ఉత్పత్తి ఆగిపోతుంది.

2. ఏట్యూటరీ:- నిజానికిదీ రెందు గ్రంధుల కలయిక. anterior and posterior. ఇది లింగస్వభావానికి, కామోదేకానికి సంబంధించినది. periodic phenomena ( ఒక పెద్దిలి ప్రకారం మళ్ళీ మళ్ళీ వచ్చే సంఘటనలు) ఉదా:- నిద్ర, ఋరుస్థానాలు మొదలగునవి దీని ద్వారా నియంత్రించబడరాయి. ఇది నిరంతర కృషిక సంబంధించిన గోంధి. కెక్టినీ ఉపయోగించుకునే గ్రంధీ, ఇది జీవితంలో చాలా గ్రముఖ ప్రాత పహస్వంది. పెట్ట్యూటరీ గ్రంధీ యొక్క insufficient development అతిస్పష్టమైన నైలిక మరియు పోద్దిక రగ్గుదలను మావిస్తుంది. self control (ఆత్మ నియంత్రణ) లేకపోవుటను మావిస్తుంది.

ముందున్న పిట్యూటరీ భాగము మాత్స భావన దాంపత్య జీవితమును (maternal- sexual instincts) నియంత్రణ చేస్తుంది. దీని సక్రియమైన పనితీరు, వ్యక్తిలోని సృజనాత్మక శక్తిని పెంపొందిన్నుంది మరియు కోమల భావాలకి శక్తినిన్నుంది. దీనినే పూజ్వ గురుదేవులు పండిత శ్రీరామశర్మ ఆధార్య సజల తైద్ద (మాత్మ శక్తి)అన్నారు.

వెనుక పిట్యూటరీ గ్రంధి ప్రజ్ఞని (intellect) పెంచుతుంది. సిద్ధాంకాల ద్వారా: Abstract ideas ద్వారా వాతావరణాన్ని మార్చగల్లే శక్తినిస్తుంది. దీన్నే గురుదేవులు ప్రఖర ప్రజ్ఞ అన్నారు. (శవ శక్తి)

హం, క్రం దళాలుగా ఆజ్ఞా చక్రము ఈ శివశక్తుల కలయికను తెల్పురుంది. దీన్నే శంకారాచార్యుల వారు 'శివః శక్యా యుక్త'............' అన్నారు.



3. థైరాయిడ్ (గంధి - ఇది చాలా పెద్ద గ్రంధి. Larynxకి దగ్గరగా wind pipe కి పైన కంఠము పద్ధ ఉన్నది. ఇదొకక్కప్పడుsex gland. తరచు దీనిని 3వ ovary గా వర్షిస్తారు. అనేక ovarion cases లో ఇది involve అయివేంటుంది. అంతేకాక lissues మధ్య బేధాలను గుర్తించగలదు. దీనికి Anti toxic power ఉన్నది. నిపథూపం నుంచి రక్షణనిస్తుంది. మరియు విపనిరోధక శక్తిని పెంచుతుంది. శివ్రని యొక్క గఠళ కంఠము దీనికి ఉదాహరణేమా! విషమనగా విషయ వాననలు పైపుకి మనేకి మనలను ఆకర్మించే స్పందనలు. లైరాయిద్ గ్రంథి యొక్క అరి ముఖ్య క్రియాకలాపము ఎంటంటే శక్తి యొక్క metabolism ని నియంత్రణ చేయటం. అందువల్లే దీనిని శక్తి రూపాంతరణ యొక్క సక్తమ లుబైకెటర్ (efficient lubricator)గా పేర్కొంటారు. శరీరంలో ఉన్న శక్తి యొక్క అత్యంత శక్తివంతమైన ఉత్సరకము. ఇదీ జీఎందే విధానము యొక్క వేగాన్ని నియంత్రణ చేస్తుంది. ఈనాటి పాస్ట్ లైర్స్ ఇన్మొంట్ ప్రొడెక్ట్ ఫాఫ్ట్ ఫూథ్స్క్ పైరాయిడ్ గ్రంధి- మిశ్వ ప్రకం యొక్క క్రియాశీలతే కారణం. ఇదీ endocrinc system యొక్క అధారశల.

- 4. థైమప్:- ఇది ఛాతి యొక్క పై భాగమున ఉందును. ఇది పిల్లల యొక్క భాధ్యతా రహిత స్వభావమునకు సంబంధించి ఉంటుంది. పెద్దలలో దీని యొక్క అతి స్వకియత వలన బాధ్యతారహితంగా, వైతిక విలువల్ని పట్టించుకోని వ్యక్తులుగా తయారోతారు.
- 5. సాంత్రయాస్:- ఇది బొడ్డు దగ్గరుంటుంది. దీని స్రావం insulin. ఇది solar plexus కి దగ్గరుండి జంతు స్వాతావము(instinct) యొక్క మెదముగా పని చేస్తుంది. భౌతక, మానసిక లక్ష్య సాధనగా(mobilization of energy center) పని చేస్తుంది. ఇది రెండు కరాల స్రావాలని ఆత్పత్తి చేస్తుంది. రెండింటినీ insulin అనే అంటారు. ఒకటి జిర్లప్రత్రియకి ఉపయోగపడితే రెండోది మగర్ metabolism లో ద్రధాన పాత్ర పహిస్తుంది.
  - 6. ఎడ్రినల్స్:- ఇది కిప్పీ పేసుక ఉంటుంది. స్వాపిస్తాన భక్రము దగ్గర ఉంటుంది. కోరచెక్స్ ఎడ్రినల్ యొక్క స్థావము తెలియదు. మిడుల్లా ఎడ్రినల్ నుండి ఎడ్రినలైన అనే స్థావము వస్తుంది. ఇది సాధారణంగా 'పెదుగుదల మీద ప్రభావాన్ని చూపిస్తుంది. బ్రెయిస్

ాంల్స్ పెరుగుదలకి కూడా ఇదే కారణము. ముఖ్యంగా దీనిని combat gland అంటారు. ద్రస్సుతం లభించిన సాక్ష్యాలాధారంగా మెడుల్లా భయాన్ని కల్గించే ప్రావాలను ఉత్పత్తి చేస్తే, కోల్వెక్స్ ఉత్పత్తి చేసే ప్రావాలు కోపాన్ని కలుగ చేస్తాయి.

 గానాడ్స్:- పాడ్రి కరుపు క్రింది భాగ్రము. పురుషులలో టెస్టీస్, స్టీలలో ఒవరీస్ గా ఉంటాయి.

ఒక సారుపు దుర్మార్గుడుగానూ, ఒక దుర్మార్గుడు సాధుపుగానూ మారటం అనేది (గంధుల అంత: స్రావాల యొక్క ఎక్కువ లేక తక్కువ సక్రియత వలన జరుగుతుంది. ఈ విధంగా వ్యక్తి తమ (పపంచములోకి ఏ విధమైన పరకరాలతో వచ్చాదో! ఎందోజైస్ సిస్టమ) ఆ విధంగానే ఉంటాడు. అతను దీ?ని దురుపయోనము చేసుకోనూవచ్చు, అభివృద్ధి పరుచుకోనూ వచ్చు, కానీ ఈ పరికరమే నిర్ణయాత్మకమైనది. దీని వలన free will అనేది తీనివేయబడునుంది. అందుచేత ఈ ఆధునికి విజ్మవ సిద్ధాంతాల వలన అమరత్వము అసంభవమౌతుంది.

వ్యక్తికి గ్రంధులు, ఆ గ్రంధుల ప్రావాలు ప్రాధమిక కారనాలా? లేక అవి కేవలము విశేషర్థకుల యొక్క ప్రబావాలా? ఈ గ్రంధులు, శరీరము వివకాతల(మొకానిటిప్ ) ఇంకా మొక్కమైన పెడ్టికైన సత్యమేడైనా ఉన్నదా? భుతీ వ్యక్తిలోనూ ఒక ఆత్మ ఈ పరికరముల ద్వారా అవివ్యక్షమోతున్నదా? ఈ భుక్తులకి జనాబుగా చునము ఛారతీయ ఋఘల జ్ఞానాన్ని రెల్పుకోవార్ని ఉంటుంది.

ఆధునిక విజ్ఞనము నేడు వేటినైలే ఊహలు అనుకుంటుందో, యోగులు అక్కడుుంచీ మొదలెడతారు. యోగుల సిద్భంతాన్ని కుషంగా ఇలా చెప్పవచ్చు.

- 1. శక్తి తప్ప మరింకేదీ లేదు, ఇది అన్ని పదార్ధాలలోనూ వ్యాపించి సర్వత్రా ఉండి అన్ని రూపాలకి చేతనత్వాన్ని కర్గిన్నుంది. దీనిని అధునిక విజ్వనం యొక్క ఉధర్ లో పాల్చవచ్చు, పదార్ధము, శక్తి లేక ఆత్మ యొక్క స్వాల స్వరూపము. శక్తి లేక ఆత్మ పదార్ధము యొక్క రూపాంతరణ చెందన స్టీతి.
- 2. ఈ ఈధర్ అన్ని ఆకృతులలోకి చొచ్చుకొనిపోయి ఉంటుంది. కనుక ప్రతీ రూపానికి ఒక ఈధరిక్ శరీరం ఉంటుంది.

- 3. ఏ ఎధంగా పరమాణువులో ధనాత్మక ఋణాత్మక కేంద్రాలు ఉంటాయో అలాగే ప్రతీ ఈధరిక్ శరీరంలో ఋణాత్మక పదార్థానికి మధ్య ధనాత్మక శక్తి కేంద్రాలుం టాయి. మనిషిక్కూడా ఒక ఈధరిక్ శరీరం ఉంటుంది. ఇది అతని యొక్క ఋణాత్మక ఫౌజిక శరీరానికి ధనాత్మకంగా(+)గా ఉంటుంది. ఈ ధనాత్మకమైన ఈధరిక్ శరీరమే శరీరాన్ని పక్రియంగా ఉంచుతుంది. అంతేకాక దానిని ఒక పరిష్యామైన సువ్యవస్థగల శరీరంగా ఉంచగల్లుతుంది. దీనినే యోగులు ప్రాణమయ శరీరం అవ్వారు.
- 4. మనిషి యొక్క ఈధరిక్ శరీరం లేక ప్రాబమయ కోశము లేక బౌతిక శరీరానికి ధనాత్మకంగా ఉన్న శరీరం ఏడు ముఖ్యమైన శక్తి కేంద్రాలద్వారా నిభిప్ప రకములైన శక్తులు ప్రవహించచేస్తూ, అతని యొక్క చేతనత్వమును క్రియాచిన్నతము చేస్తుంది. ఈ కేంద్రాలు cerebro spinal వ్యవస్థక్ సంబంధించి ఉంటాయి. ఈ చేతనత్వ సుక్రియత లేక బౌతిక మరియు మానసిక స్వక్రియతకి ఆధారం (seat of soul nature) మన్షిప్పములో స్టీతమై ఉన్నది. ఇది మానవ శరీరము యొక్క ,క్రియాకలాపాలని నియంత్రించి. వ్యవస్థీవుతం చేస్తుంది. కనుక నియంత్రించే శక్తి కరప్పులో ఉంది. శిరస్సులో ఉన్న ఈ కేంద్రము నుంచే మొత్తం పరికరము(మెకానిజమ్ లేక శరీరము) నియంత్రించబడాలి. మిగలా ఆరు శక్తి కేంద్రాలు కూడా దీని నుంచే శక్తిని పొందుతాయి. (ఏనియల్గాండ్ మిగలా ఆరు చక్రాలకు ధనాత్మకంగా పనిచేస్తుంది.)
- 5. ఈనాడు కొన్ని కేంద్రాలే మనిషిలో సక్రియంగా పున్నాయి. మిగిలినవి నిడ్డు యంగా ఉన్నాయి. ఒక పరిపూర్ణ వ్యక్తిలో అన్ని కేంద్రాలు పూర్తిగా పని చేన్నూ. పరిపూర్ణమైన మానసిక వికాసానికి దోహదం చేసే పరిపూర్ణ శరీరంగా రుపొందుతుంది.



#### ಆರವ ಅಧ್ಯಾಯಮು

### మతములు - గ్రంధులు

ఈనాటి మానవులలో అన్ని చక్రాలు సక్రియమగా లేవు. కొన్ని మాత్రమే సక్రియంగా ఉన్నాయి. చక్రాలు ప్రాణమయకోకంలో ఉంటాయి. (గంధులు (glands) భౌతిక శరీరంలో ఉంటాయని గుర్తుంచుకొండి. జాగ్భతమై సక్రియంగా ఉన్న చక్రాలు కూడా అందరిలోనూ, ఒకే స్ట్రియిలో ఉండను, ఒకే రకంగా అవి పని చెయ్యవు. చక్రాల యొక్క స్పందనే తీద్రత, జాగ్భతముగా లేని చక్రాలని బట్టి, చక్రాలcounterpart అయిన స్వాలశరీరములో ఉన్న గ్రంగుల (సౌవాల బట్టి, ఆ వ్యక్తుల యొక్క ఆలోచనా విధానము. నమ్మకాలు మారుతూ ఉంటాయి.

అందుకొరకే అలాంటి సక్రియముగా లేని దక్షాలు, సక్రియముగా ఉన్న కొన్ని దక్షాల స్థాయిని బట్టి. వాటిని సవరంచటానికి అనేక మఠాలు ఏర్పడుతూంటాయి. ఒకానొకప్పడు ఈ మఠ సమాహాలన్నింటిని స్పష్టంగా, నేర్వేరుగా గుర్తించగల్చము. కనుక మఠాలకు కరిన నియమాలేర్పరచుకొన్నాము. వారలా సవ్యమైన దీకలో జీవించటానికి పిలుగా ఢుకృతి కూడా దానికి రగిన మానవ కాతి సమాహాలను మాడ్రమే సృష్టించి, సహకరించేది. కానీ ఈనాడు అందే, ఇంతో వ్యక్తులందరిలోనూ 5 రక్షాలు జాగృతమయ్య ఉన్నాయి. దానికి తగ్గట్లు endocrine system లోని glands కూడా ప్రావాలను స్థవిస్తున్న మనవజాతికి కావల్సిన విధంగా స్పందించటానికి వీలుగా ఉన్న response mechanism, అనగా కరీరాన్ని తదుగారు చేసుకుంటున్నది. అందువల్ల ఒక వ్యక్తి- కొన్నార్ను మున్లీవన్ మతానుకూల ఆదరణ వలన కొన్ని చక్రాలు నవరించబడినే. తర్వార endocrine system లో గ్రంధుల ప్రావాలు నవరించబడిన. మళ్ళీ ఇంకన్ని చక్రాల్లోని లోపాలను నవరించటానికి క్రిష్టియన్ మతాచరణ చేయాల్సి వస్సంది. తద్వారా సవరించబడినటువంటి చక్రాల ద్వారా, లుదంరాగు జైటినల్లో ఇంకొళ్ళి రకాల ప్రావాల సురంలేని విలిస్స్ డిసీ. దేవతల ఉపాసనల ద్వారా,

అనేక విధములైన విశిష్ఠ తాంత్రిక థుక్రియలద్వారా. ఒక పరిపూర్ణ వ్యక్తిత్వాన్ని సంతరించు కోవచ్చు. ఈ విషయాన్నే శ్రీరామకృష్ణ పరమహంస సొదనలు సుస్పష్టంగా తెల్పుతాయి. అంఠేకాక మెహర్ బాలా, సర్యసాయి యొక్క సర్వమల నంకేతము ఇదే విషయాన్ని తెల్పుతున్నది. అందువల్ల నేటి మానవుదు మహలపరంగా ఆలోచించకుండా, శన గంధుల స్థావాలను బట్టి చక్రకాలలోని లోపాలు తెల్పుకొని అవసరమైనన్ని రోజులు, అవసరమైన మఠాల (క్రయాకలాపాలు, వారి విధాసంలోనే చేసి తీరాలి, వాతావరణంలో ఉన్న ఈ తరంగాలే మక మార్చిడికి కారణమవుతున్నాయి. మనక్కావరిసింది గ్రంధులయొక్క నవ్యమైన స్రావాల ఎదుదలేకానీ మతమార్చికి కారు.



#### බිශ්ත් මඳුංග්රාක්ග

## భవిష్యత్ విద్య ఆధారము

ఈ వివరాలు ఇంకా స్పష్టంగా ఆర్ధం చేసుకోవటానికి కొన్ని ఆధారభూతమైన సూడ్రాలు నేర్చుకోవాలి. శక్తి పదార్గములోకి అవతరణ చెందినప్పడు ఏడు రకాలుగా సాంద్రతలను పెంచుకుంటూ ఏడు తలాలుగా ఆవిర్భవిస్తుంది.

- 1. ಆದಿ ಕಲಂ
- 2. అనుపాదక తలం
- 3. ఆనంద (ఆత్మ) తలం
- 4. విజ్ఞాన తలం
- 5. మనస్సు (అచూప మనస్సు మరియు సరూప మనస్సు)
- కామ తలం
   భౌతిక తలం,

మొదట శక్తి మాత్రమే ఉన్నది. ఈ శక్తి ఘనీభవిస్తే పదార్ధమోరుంది. అత్యంత సూక్తు సొంద్రత ఉంటే అత్మ అవుతుంది. ఈ శక్తి మొదట ఒక ఆది శక్తిగా ( the primary or the first) ఉన్నది. ఆది ఆది తలం. ఆదిలో కేవలం ఒకే రకమైన శక్తి ఉన్నది. ఆదు క్రమ్మకమముగా 'పెరుగుతున్న సొంద్రతగల తలాలనుంచి క్రిందికి దిగి ఫౌలిక తలంగా మారింది. యొగ శాష్ట్రజ్ఞులు ఏం చెప్పతున్నారంటే పై ఆరింటి గురించి మనకేమి లెలియదు. మనకే చిరిసింది ఏంటంటే ఫౌలిక జగత్తులోని ఏదు ఉపతలాలు. మనము చెప్పకుంటున్న ఈ ఏదు తలాలు, ఫౌలిక తలంలోని ఏదు ఉపతలాలు మాత్రమే. అవేందంటే 7.1. హౌలిక - ఆది, 7. 2. ఫౌలిక - అనుపాదక, 7. 3. హౌలిక - ఆక్స్ 7. 4. ఫౌలిక- విబ్నవ, 7. 5. ఫౌలిక - మనస్సు(ఆరూప మరియు సరూప), 7. 6. ఫౌలిక- కామ, 7. 7.ఫౌలిక -ఫౌలిక గలాలు

మనం ఆర్మ గురించి మాట్లడుకున్నా, ఆది గురించి మాట్లడుకున్నా మనకి అసలు ఆర్మ రలం గురించి గానీ, ఆ ఆది రలం గురించిగానీ ఏమి అర్థం కాదు. అర్ధమైనవారు మహా యోగులు అవుతారు. మనం డేని గురించి మాట్లడుకున్నా లోతిక తలంలోని (ఏదవ రలంలోని) ఆ అవుకాగొమై ఉంటుంది. నిజానికి మనం ఏక్కడున్నామందే - బౌరిక జగత్తు లోని మనోమయ సరూప రలంలో ఉన్నాము. (7.5. రూప తలంలో) రూపం లేకపోడే మనకేమీ ఆర్థం కాదు. యోగులు మానసిక రలంలోని అదూపా స్టిత్రిలో జీవిస్తున్నారు. వారివరైనా సరే. శ్రీరామశర్మ ఆయార్య కావచ్చు. సి.వి.వి కావచ్చు..... లోతిక శరీరధారి ఎవసినా ఇది దాటి వెళ్ళరేరు.

ఈ స్టితిని ఆరవిందో supramental descent అన్నారు. ఏ గురువు ని స్వయిలో ఉన్నావో అవగాహన చేసుకోవటానికి ఇది గుర్వుంచుకోవాలి. నా గురువు గొప్పంటే సా గురువు గొప్పంటే సహర్హం అనికే అన్నారు. కానీ మనకి చెప్పటానికి క్రిందికి దిగి పద్చారు. మనవ జాతింక ఆధ్యాల్మిక ఏర్యలోకి ప్రద్యేలోకి ప్రవేశించుచుక్కది తప్ప ఇంకా మనవ జాతికి ఆధ్యాల్మికం The ఏమీ చెలియలేదు. ఎప్పుడు తెలుస్తుంది? జ్వాలాకులో మహర్మి ట్రానీన పుర్లకం The Externalnatization of Hierarchy మనం మొదలెట్టినప్పుడు: 'సన్ల ఋమలు బాహ్యాలవ్వక్రీకరణ' జరిగినప్పడు ఆధ్యాల్మిక విద్య భూమమీద స్థిరపడుతుంది. జ్యాలాకులో మహర్మి ఏం చెప్పారో తెలుస్కా

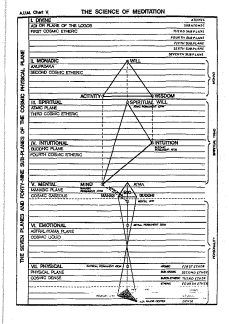
 దిన ఆర్మకక్తే ఏంటి అంటే భాలిక శరీరం. కేవలం భౌతిక శరీరం ఇది. దీనినే ఏదవ తలం అన్నాము. అంటే ఫిజికల్ ప్లేన్. అంటే మెటీరియల్ స్టేన్. అంటే స్టేన్ ఆఫ్ మేటర్. మనం మాట్లాదుకునే ఆది తలం భౌలిక- ఆది తలం. ఆంటే 7.1 తలం. భౌతిక ఆది -శరీరము ఏడు రెట్లు ఘనిభవిస్తే మనక్కనిపిస్తున్న ఈ భౌతిక -భౌతిక (7.7 తలం) శరీరము ఏరు రెట్లు ఘనిభవిస్తే మనక్కనిపిస్తున్న ఈ భౌతిక -భౌతిక (7.7 తలం) శరీరము , ఏరుగుతుంది.

ఇంకొంచెం స్పష్టంగా అర్ధం చేసుకోవాలి అంటే. ఏరు, బాష్ప్రము, మందు ఉంది అనుకొండి. మందు నీటి యొక్క ఘనీకవిందిన రూపమైతే, బాష్ప్రము నీటి యొక్క వాయ్లు రూపము. నీరు నీరులా ఉందడానికి మందు మనీకవించి ఉందడానికు. బాష్ప్రము వ్యాకొచించి ఉందడానికి కారణం సొందరలలో రేదా. అయా పదార్ధములలో ఉన్న ఇటువుల మధ్యమన్న ఖాళ్ బాగాయే. ఈ ఖాళీ బాగాను అకాకము అంటాము. ఆకాశ తర్వము యొక్క అక్షణమేంటి? శబ్దమే కదా. రూపముకు నామము ఉంది. నామారీత స్త్రిలో ఎక్కడుంటాం? విజ్ఞన తలంలోనే ఉంటాం. నామారీత స్ట్రిల్నిన ఏముందో అదే మ్యాన మందు తలం. ఆత్మ దానికి హైమవ్వది. దానికి హైమవ్వది అమహేదక తలం. దానికి హెమవనిది ఆది తలం.

మరి మీరెక్కరున్నారు? భౌతిక రలంలోనే ఉన్నారు. ఎంత నీరమైన స్టిలిలో మసమున్నామో తెల్పుకొందీ! ఎందుకు గురువులు మనల్ని పట్టించుకొలో మీకమీ అర్ధను వ్యాం. మీరు అరుచ(నామరుపారీత) స్టిలికి వస్తే రప్ప గురువు రెప్పింది మీకమీ అర్ధం కాదు. ఇప్పుకు ఏరున్న స్టిలిలో మీకు గురువు ఎద్దినా చెప్పాదనుకొంది, గీత గీసేసుకుంటారు. ఇంక ఆ గీత దాటరు, రూపం కరా, రూపాన్ని వాటగలగారి. అగ్నతో పదార్పిన్న మేక్షీక్సరం చేసి, అంటే దాన్ని అరూపా స్టిలికి సుహెక్క్షి చల్లాన్ని (చల్లార్స్) టలం లేస్ సాందర్ హెందటం అన్నమాట) మనకి కావలనీన రూపాన్నిమ్మకులులాం. ఈ పుక్రియే యజ్ఞవిద్య ఆనే అద్భుతమైన శాస్త్రము. కాని ద్వాస్తులు మనం 'జీవాత్మ - దానీ పరికరాలు' అనే పుక్రకములో ఉంది.(1.1) ఆ స్టిలికి చేరాలంటే ఫొరికి ఏడు లల ల. కాట(7.7- 7.7... ఎ.ఎ.ఎమి యొక్క 7 రలాలు దాటాలి (6.7- 6.1) అవి దాటాక మనస్సు యొక్క 7 రలాలు దాటాలి (6.7- 6.1) అవి దాటాక మనస్సు యొక్క 7 రలాలు దాటాలి (6.7-

5.1). అలాగే 4.7-4.1, 3.7- 3.1, 2.7- 2.1, 1.7-1.1 అలా అన్ని తలాలు కలిపి మొత్తం 49 తలాలు దాటాలి. ఏటినే 49 మరుద్ధణాలు అని అంటారు. కానీ ఈ 49 మరుద్ధణాలలో 42 కి మనం నమస్కారం 'పెర్టేస్తున్నాం. (అంబే ఆ తలాల గురించిన అవగాహన మనకు లేదు. (11.- 6.7 తలాలు వరకు) ఆదిలో ఉన్నటువంటి 7, అనుపాదకలో ఉన్నటువంటి 7, (7+7= 14), ఆత్మలో ఉన్న ఏరు మొత్తం(14+7= 21). విజ్ఞనంలో ఉన్న ఏరు. (21+7= 28). మనస్పులో ఉన్న ఏడు కలిపేతే మొత్తం 35. (28+7= 35). కామమయంలో ఉన్న ఏరు కలిపేతే (35+7=42) మొత్తం 42 తలాలకి ద్యాం పెర్టేస్తున్నాం. ఇంక మిగిలేదేమిటంటే ఏదవ తలమైన భౌతిక తలంలో ఉన్నటువంటి ఏదు తలాలో కాదా, మొదటి మూడు తలాలు భూర్ చుకు. సుకు. గురించి మనం మాట్లాడుకుంటున్నాం. దిర్వాత ఉన్న మహ: ఇన: తర్వం సంక్షలు మరుకు లేదు. ఒకవేళ తెలుసుకున్నా అది అపలైన సత్యము కాదు. కేవలం భౌతికమైన నత్యము మాత్రమే. ఇది మనం సృస్థంగా చెప్పగలిగితే, ఈనాడు ఆధ్యాత్మికతలో పోటు చేసుకున్న అనేక గందరగోళాలు నమసిపోతాయి.

అందుచేత ఈ దేవాలయాలు కానీ, మసీదులు కానీ, ఈ గురుద్వారాలు కానీ ఇవన్నే ఎక్కదున్నాయి? 2 '/2 తలాలలోనే ఉన్నాయి. (భూర్-1 + భువ:-1+ న్య: లోని నరూప-1/2 =2 '/2 లో మాత్రమే ఉన్నాయి. అరూప తలంలో లేము). 3 వ తలములోని పేస్తే నామము దాటిపోఠాం. నామము దాటాక ఈ గందర గోరాలుండవు. కాని ఇది ఫౌతిక తలంలో జరిగేటటువంటిదే. అందుచేత ఈ రెందు రకాల వర్గీకరణలు మీరు గుర్తుండు కోండి. శరీరములో ఉన్న ఏదు చక్రకాలలో - మూలాధార చక్రము మీకు ఫౌతిక నృందనలు అర్థమయ్యేటట్లు చేస్పంది. స్విదిష్టిన చక్రకం లేదా కామమయ చక్రం మీకు కామమయ సృందనలు అండేటట్టు చేస్తుంది. మనస్సు భ్రస్తుతము మీకు రూపాన్నే అండచేయగలు గుతోంది. మాట లేకపోత భావాలు భకరివేతం కావు. 'మౌనవ్యాఖ్యా భకటిత పర్మలస్తూ తర్వం' అనేదీ ఇక్కడ పనిచేస్తుంది. ఇంక మాట్లాదవిల్లిన అవసరం లేదు. అనలు నిజమైన అధ్యాత్మిక తరగశులలో మీరు అక్కడికి వెల్తరు, కూర్పంటారు, వచ్చేస్తురు, 'మౌన వ్యాఖ్య భకరిత రగరులలో మీరు అక్కడికి వెల్తరు, కూర్పంటారు, వచ్చేస్తురు, 'మౌన వ్యాఖ్య భకరిత రరగులలో మీరు అక్కడికి వెల్తరు, కూర్పంటారు, వచ్చేస్తురు, 'మౌన వ్యాఖ్య భకరిత పర్మలస్తా, ఇచ్చినట్లలుపోతుంది. సంకరుగులు పోతాయి.



భరద్వాజ మాస్కెరికి శిక్టిలో జరిగింది ఇదే. ఆ ఒక్క సంఘటనే ఆయన జీవిరాన్ని మార్చివేసింది. శిక్టి సాయికి, ఆయనకు భౌతిక సంబంధమేమీ లేదు. చెప్పవలసిందేదో బాబా మౌనంగా ఆ సమయంలో చెప్పేశాడు. బాబా చెప్పిన దానిని నేను పూర్తిగా చెప్పలేకపోయాను అని బాధమ వ్యక్తం దేస్తుండేవారు భరద్వాజగారు. ఈ(సమాధి) అనుభూతి వర్మాక ఆయనకి ఎంత ఆహారం తిన్నా ఆరిగిపోయేదట, హాయిగా నిడ్డు పట్టేదీట, నిడ్డ రేకపోయినా ఏమి అయ్యేది కాదట. ఆయనకి ఎవరిని చూడాలనుకుంటే వార్ము వచ్చేవారట. భరద్వాజగారే స్వయంగా ఇదంతా బ్రామకున్నారు. దాన్ని మీరు చదవండి. మరి. మనం సాయి దగ్గరకు వెలిదే ఇది ఎందుకు జరగడం లేదు? ఎందుకు జరగడం లేదు అందే మన చేతనత్వము ఏఖ్యన తలంలో తెదిక్ కుకుక. ఆ స్థాయిని ఎలా పొందాలో తెలిస్తే మనము కూడా ఆ అనుభూతిని పొందగలము.

ఆధునిక విజ్ఞానవరంగా సరూప మాననిక స్టితిని అర్ధం చేసుకోవటానికి నీటి యొక్క ఉదాహరణ తీసుకుండాం. నీరు డ్రవ పద్యార్తము. మంచుగడ్డ దానియొక్క ఘనన్వరూపము. బాష్పము నీటియొక్క వాయుస్థితి. నీటిని చేడి చేస్తే బాష్పంగా మారుకుంది. అంటే నీటి అణువుల మధ్య కూన్యం వచ్చింది. అలాగే ఆల్కహాల్ వేడి చేశామనుకోండి. అది కూడా బాష్పంగా మారుకుంది. కానీ నీటి అణువుల మధ్య నున్న దూరం, ఆల్కాహల్ అణువుల మధ్య మార్చె బట్టి డ్రవస్థితి మారుకుంది. నీటిని వేడి చేసినప్పడు వాటి అణువుల మధ్య కొంత దూరం ఏక్పదుతుంది. దీనిని నీటి యొక్క బాష్పం అంటాము. ఆల్కహాల్ని వేడిచేసినప్పడు వాటి అణువుల మధ్య కొంత దూరం ఏర్పదుకుంది. అలా ఏర్పడితే దాన్ని ఆల్కహాల్ బాష్పము అంటాము. నీటి అణువుల మధ్యకి ఆల్కహాల్ అణువుల మధ్యగల దూరాన్ని గనుక మనము చొప్పించగలిగితే అది ఆల్కహాల్ అభుపంది. లేదా నీటి అణువుల మధ్యనున్న దూరాన్ని అలానే ఉందితే అది నీరుగానే ఉంటుంది. లేదా నీటి అణువుల మధ్యనున్న దూరాన్ని అలానే ఉందితే అది నీరుగానే ఉంటుంది. లేదా నీటి అణువుల మధ్యనున్న దూరాన్ని అలానే ఉందితే అది నీరుగానే ఉంటుంది. లేదా నీటి అణువుల మధ్యనున్న మారాన్ని అలానే ఉందితే అది నీరుగానే ఉంటుంది. లేదా నీటి అణువుల మధ్యనున్న మారాన్ని అలానే ఉందితే అది నీరుగానే ఉంటుంది. లేదా నీటి అణువుల మధ్యనున్న మారాన్ని అలానే ఉందినే అంటుంది. అందుబేత యోగి ఏమి బెయ్యగలదు? ఒక పదార్వనికి ఏ రూపము కావాలిస్తే ఆ రూపము ఇవ్వగలదు. ఆ మానికి క్రితికి మీరు ఎదగగలగాలి. దానినే న్యూటన్ ఇలా చెప్పాడు 'పదార్వల మధ్య పదార్వల దేశప్తుడు కూడా 'ఈధర్' అనే ఒక పదార్వము ఉంటుంది. శావ్రవేత్తలు దీనిని ఒప్పకున్నారు. ముఖ్యముగా హైజిన్ అనే శావ్రవేత్త దీనిమీద చాలా (పయోగాలు చేశాడు. ఈధర్ గురించి వాళ్ళు చెప్పింమిది ఏలటంటే ఇది సర్వ వ్యాపకము అపలు ఈధర్ లేని పదార్దము సృష్టిలో ఉండదు. పదార్ధము ఇప్పడు అంటు ఈధర్ లేని పదార్ధము సృష్టిలో ఉండదు. పదార్ధమే కాదు, ఆకాకముంది అంచే ఈధర్ ఉందీ అని అర్థం, శాప్రవేత్తలు ఈధర్ అని ఎక్కడైతే వాధారో మన ముఘలు అక్కడ ప్రాణము అని వాదారు. అందుబేద ఆకాకం ఎక్కడి ఉంటుంది! ప్రాణం అక్కడ ఉంటుంది. ప్రాణము అన్నద ఉంటుంది.

No less a scientist than Sir Isaac Newton accepts the universal medium of ether without question. In the last paragraph of his Prncipia, he says -

"And now we might add something concerning a most subtle spirit which pervades and lies hid in all gross bodies; by the force and action of which spirit, the particles of bodies mutually attract one another at near distances, and cohere if contiguous; and electric bodies operate to greater distances. as well repelling as attracting the neighboring corpuscles; and light is emitted, reflected, refracted, inflected, and heats bodies; and all sensation is excited, and the members of animal bodies move at the command of the will, namely by the vibrations of this spirit, mutually propagated along the solid firmaments of nerves, from the outward organs of sense to the brain, and from brain into the muscles. But these are things that cannot be explained in few words, nor are we furnished with that sufficiency of experiments which is required to an accurate determination and demonstration of the laws by which this electric and elastic spirit operates."

.....Sir Oliver Lodge says-"What about ether which holds the atoms together, the welding ether which is essential to the characteristic configuration of a body [ dwandwa samasakasyacha...] which is essential as the matter itself? "We do not usually attend to the ether aspect of a body; we have no sense organ for its appreciation, we only directly apprehend matter. Matter we apprehend clearly when young children, but as we grow up we infer the Ether too, or some of us do. We know that a body of characteristic shape, or indeed of any definite shape, cannot exist without the forces of cohesion - cannot exist therefore without the ether; meaning by ether now not the whole, but the unmaterialized part of it, the part which is in the region of strain, the receptacle of potential energy, the substance in which the atoms of matter are embedded. Not only there is matter body, there is also an ether body; the two are coexistent."

"light is an affection of ether. Light is to ether as sound is to matter..."

రాంత్రికులు ఆకాశనికి 'శివే' అని మీరు పెట్టారు. ప్రాణానికి శక్తి అని మీరు పెట్టారు. ఆకాశం స్థిరంగా ఉంటుంది. ప్రాణాశిక్షికి గతి ఉంటుంది. అందుబేత ప్రాణ అందే గ్గతి. ఆకాశము అందే స్థిరత్వము అని ఆర్థం. ఈ ఆకాశము సర్వవ్యాపకమైనది. ఆకాశం లేక ఉధర్ గురుత్వాకర్మణకు కారణమని న్యూటన్ చెప్పాడు. గురుత్వాకర్మణని కనిపెట్టిన న్యూటన్ ఈ ఈధర్ ఉండటం వర్లే గురుత్వాకర్మణ శక్తుందని అంటాడు. కానీ ఎక్కడ ఉంది ఈ ఈధర్ చండునికి, సూర్యునికి మధ్య ఉంది. అందుబేత సూర్యునికి చండునికి మధ్య గురుత్వాకర్మణ శక్తి పని చేస్తుంది. సూర్యనికి, గ్రహాలకు మధ్య ఈ ఈధర్ ఉన్నది. కనుక గురుత్వాకర్మణ శక్తి పని చేస్తున్నది. న్యూక్లియస్కి ఎల్మక్సాన్కే పని చేస్తున్నది. మ్యక్లియస్కి ఎల్మక్సాన్యేక మధ్య ఈ ఈధర్ ఉన్నది. కనుక గురుత్వాకర్మణ శక్తి పని చేస్తున్నది. మ్యాక్లియస్కి ఎల్మక్సాన్సే వాని చేస్తున్నది. మర్యకిత్తునుకిని ఎల్మక్సాన్సే వాని చేస్తున్నది. మర్యకిత్తున్నాయి.

ఎస్ సైక్టోపిడియా ఆఫ్ బ్రిటానికాలో ఆకాళం గురించి చెబుతూ ఆకాశానికి భౌతిక లక్షణాలు ఉన్నవా? అని ప్రశ్న వేశారు. చివరికి శాస్త్రవేత్తలు కూడా ఆకాశము ఒక భౌతిక పదార్లమే అని నమ్మవలసి వెళ్ళింది. ఎంత బిత్ర వివిత్రమయిన నమ్మకాలు వస్తున్నాయి అంటే శాఫ్ర చేత్రల ద్రకారం అన్నిటికంటే బరువయిన పదార్ధము ఏమిటంటే ఆకాశమే. మన దృష్టిలో ఆకాశం అంటే ఏమిటి? ఈశ్యం ఖాళీ ద్రదేశము. కానీ అది ఖాళీ ద్రదేశము కాదు. అది చాలా చాలా హ్మార్ల ద్రదేశము అని చెప్పతువారిరు. 'హ్యార్లమదం హ్యార్లమందం మాత్రం...' ఆకాశం నుంచి ఏ వస్తుత్రము దీసినా మళ్ళీ అక్కడేగా 'పెట్టెడి. దాన్ని ఎక్కడ విడదీస్తున్నావు నువ్వి. ఇక్కడ నుండి తీసి ఇక్కడే 'పెట్టెనా. ఇక్కడ నుండి తీసి ఇక్కడే పెట్టెనా అదేమీ మారదు. కానీ ఆకాశం యొక్క బౌతిక లక్షణాలు మనం ఎందుకు పెట్టుకొలేకపోతున్నాం అంటే మన యొక్క ఇంట్రయాలలో ఆకాశము యొక్క అక్షణములను పెట్టుకొలేకపోతున్నాం అంటే మన యొక్క ఇంట్రయాలలో ఆకాశము యొక్క అక్షణములను పెట్టుకొలేకపోతున్నాం అంటే మన యొక్క ఇంట్రయాలలో ఆకాశము యొక్క అక్షణములను పెట్టుకునే చ్యకము సుక్రియంగా లేదు. అనగా మన చౌతిక శరరంలోని ట్రందుల స్రావాలలో, ఆకాశాన్ని దర్శించగలిగే స్థావము ఏదీ లేదు. ఆనాము మొక్క చొత్తము పైలిక లక్షణాలని పట్టుకొవాలంలే మనలా నున్న విశుద్ధి చక్రము స్థియువంతమవ్యాలి.

ఆకాశము యొక్క స్వాబావము ఏంటి? కట్టము. నామానికి రూపం ఇస్సుంది. అకాశమ మత్య ఏ నామం ఉచ్చరిస్తే దానికి ఆ రూపం ఇస్సుంది. ఇక్కడ పద్మాలు కురవాలి అంటే వర్మలు కురుస్తుంది. వర్మాలు ఆగిపావారి అంటే వర్మలు కురుస్తుంది. వర్మాలు ఆగిపావారి అంటే వర్మలు కురుస్తుంది. ఇది ఎకుద్ది చక్రాన్ని ఉపయోగించుకోవటం. ఏన్న పిల్లలు ఎలా నదక నేర్చుకుంటున్నారో. అలాగే ఇప్పుడు మనం వాక్ ఇంటియాన్ని ఇప్పం వర్సనట్లు ఉపయోగిస్తున్నాం. ఆధాన్లల్కి జగత్తులో మొదటి మెట్కు ఏంటి అంటే మౌనం. పైదాగరస్ అనే శాస్త్రవేత్త ఎకరినైనా నరే పన్నెండు ఏళ్ళు మౌనంగా ఉంటే తప్ప తన ఎకాడమీలో చేర్పుకునేనారు కాదు.

ఆ మౌనము అనేది ఆకాశము యొక్క లక్షణము. సుప్ప ఎంక మౌనముగా ఉండగలిగిరే నీ యొక్క విపేద్ది దక్షము అంత శ్రీయావంతం అపుతుంది. మీరు అవగాహన చేసుకోవలసింది ఏంటి అంటే, ఆకాశము కూడ ఒక ఫౌతిక పదార్లమే. ఒక షౌతిక పదార్ధాన్ని సుప్ప ఎలా ఖండించగలవో, ఎలాగ దానికి ఆకృతి ఇవ్వగలవో, ఆకాకానికి కూడా నుప్ప అలాంటి ఆకృతి ఇవ్వవచ్చు. అలాంటి ఆకృతి ఇవ్వగలిగే ఋిషే లాహిరీ మహాశయునికి దీక్ష ఇవ్వదలదుకున్నప్పడు రాత్రికి రాణ్ ఏం చేయగలిగారు? ఓ బంగారు కొటమ

విర్మించేయగలిగాడు. అందులో లాహరీ మహాళయులు దీక్ష తీసుకున్నాడు. దీని వివరాలు 'ఒక యోగి ఆత్మకధ' అనే పుస్తకంలో దొరుకుఠాయి. కృష్ణుడు తన యొక్క శక్తిలో ఒక సంవత్సరం పాటు గోప బాల బాలికలను, ఆఫులను, ఆఫు దూడలను సృష్టించాడు. కనుక ఆకాశం ఖాళీ పదేశము మాతం కాదు.

Modern physicians are recognizing increasingly the energy factor in connection with man. The electrical nature of the human unit is a natural out-growth of a necessary recognition that the physical body is formed of atoms, as all forms in the natural world.

The Occidental scientist recognizes ether and motion. The Oriental teacher speaks of Akasha and Prana.

The characteristic property of the vibrations of Akasha Tattva is to make the space in which the other tattvas and their derivatives exist.

Vivekananda says – Just as the Akasha is the infinite omnipresent material of this universe so is this Prana the infinite omnipresent manifesting power of this universe.

The energies which utilize the Akasha are divided into three main divisions according to the Ageless Wisdom –

- 1. Fohat the will to exist Iccha Shakti.
- Prana activity of the consciousness principle Kriva Shakti.
- 3. Kundalini force latent in matter itself Gyana Shakti.

ఆకాశ తర్వాన్ని ఉపయోగించుకోవటంలో ఉన్న సార్ధకత మన వేదాంతం చెప్తురుంది అని వివేకానంద అన్నాడు. ఎవేకానంద ఆకాశ్షమ్- ప్రాణము అని అంటాడు. శాష్ట్రవేత్తలు దీనినే ఈధర్ అంటున్నారు. ఆకాశానికి కూడా భౌలిక లక్షణాలున్నాయి కానీ దాన్ని ఎలా కొలవాలో మాకు లెలియటం రేదు అని అంటారు. ఆక్కడ ఆగిపోయారు మార్పు. ఆక్కడే వాళ్ళు ఎందుకు ఆగివుంటారు? ఆకాశతర్వాన్ని పట్టుకోలేదు. కానీ అసలు దాని కంటే హైన ఉన్న చక్రాలు క్రియావంతమైతే తప్ప ఇది పట్టుకోలేదు. కానీ అసలు చక్రాలు ఉన్నాయి అని వాళ్ళకి తెలిదు. ఉన్నాయి అని తెలిస్తే కథా వాళ్ళు ఏదైనా చేయ గలిగేది. అందుబేత మనం ఏం చేయ్యాలంటే ముందు అవి ఉన్నాయి అని వాళ్ళకి చెప్పాలి. వాళ్ళకి చెపుతూ మనం వాటిని సక్రియం చేసుకోవాలి. మనకే అ గొప్పతనం వస్తుంది. లేకపోతే వాళ్ళే దానిని పట్టుకుంటారు.

ఆకాశము, ప్రాణము యొక్క కలయికలోనే ఈ సంపూర్ణ సృష్టి ఏర్పడింది. దాన్నే మనం నామ రూపాత్మక సృష్టి అంటాము. రూపం, నామం మాత్రమే ఉన్నాయి. నామానికి శగిన రూపం ఉంది. కాగీ ఇవి రెండూ దేని మీద ఆధారపడి ఉన్నాయి? ఆకాశము మీద ఆధారపడి ఉన్నాయి. ఎక్కానమయ తలం మీద ఆధారపడి ఉన్నాయి. ఇంకోటి ఏం చెప్తు న్నారు. శ్రమము పదార్ఘానికి ఎలాగో, ఆకాశానికి కాంతి అలాగ. ఇది మన యోగలు మనకి ఇచ్చినటువంటి సూత్రం. చేతనత్వ విజ్మానం అర్థం కావాలంటే నేను మాతు వివేకానందలాగా భుక్తుటి పద కాంత్రి దర్శనము చేసూ చుకుకి చివేకానందలాగా భుక్తుటి పద కాంత్ర దర్శనము చేసూ చుకుకొవటం చేసుకొండి అని చెప్పాడు.

సాద్రమ: మీరు పడుకున్నపుడు నల్లటి అకోణంలో లెల్లటి బిందువుని ఊహిందు కోండి. కాంతి విందువు దర్శనము అయితే మిల్లమెల్లగా ఆకాశ తర్వములోకి వెళ్ళిపొతారు. దాన్నే త్రాటకము అనేటువంటి 'పేరులో తాంత్రికులు చేస్తూ ఉంటారు. రాత్రి పడుకునే టప్పుడు ఖచ్చితముగా జ్యాతి దర్శనము చేస్తూ పడుకోవాలి. మీరది చేస్తే మెల్లగా విజ్ఞానమయ కోశానికి వెళ్ళిపోగలుగుతారు.

అందుబేత ఇక్కడ ఏం చేస్తాడు అందే "Light is an affection of ether. Light is to ether as sound is to matter" ఈ ఆకాశానికి ఏ విధముగా అయితే కాంతి ఉంటుందో ఆలాగే పదార్ధానికి శబ్దము ఉంటుంది. The Ether is Endowed with creative power in space and on earth.

ఈ ఆకాశానికి సృజనాత్మకమైనటువంటి శక్తి ఉన్నది. గురు (బ్రహ్మాగురుర్విష్మ: అంటే ఎవరి గురించి మనం చెప్పకుంటున్నాం? ఆకాశాన్ని గురించి చివరింటున్నాం? ఆకాశాన్ని గురించి చెప్పకుంటున్నాం, ఆకాశాన్ని మారు ఎప్పడైనా చూశారా! మా మధ్య ఉన్నదంతా ఆకాశమేగా. మారు లేనిది చూస్తున్నారు. "యన్పేతిన్నేతి వరవైర్విగమా ఊడు: " అంటారు వేడాలలో. మనమధ్య ఉన్నది ఆకాశమేగా, కానీ మన మధ్యప్రన్న ఆకాశాన్ని మారు ఎలా చూస్తున్నారు? "ఏమి లేదు అనే ఉద్దేశ్యంతో చూస్తున్నారు? కినీ శాస్త్రవేత్తలు ఏం చెప్తున్నారు?

The Ether is Endowed with creative power in space and on earth. ఈ ఆకాశానికి స్వజనార్యకమైనటువంటి కక్షి ఉన్నది అని. ఆకాశము యొక్క లక్షణము వాక్కు వాక్కు యొక్క సృజనార్మక కక్తిని మనం ఎలా ఉపయోగించుకుంటాం? మం(తములో, మం(లాన్ని ఉపయోగింది మనము రకరకాలైనటువంటి సృజనార్మకమైన పనులను చేయవచ్చు.

అన్నిటికంటే చాలా శక్తివంఠమైన రెండు మండ్రాలున్నాయి. ఒకదాన్ని శ్రీ యంత్రము- శ్రీవిధ్య అంటాం. మరొకరాన్ని గాయట్రీ మంత్రము అంటాం. శ్రీ విధ్య-సూక్ష్మ గాయట్రీ అయికే. గాయట్రి -స్వాల గాయట్రి. అంటే ఏమిటి? సృజనార్మకథ పృధ్విలో లేదు. ఆకాశానికి ఉంది.

#### "ఊర్డమూలమధళ్ళాఖమశ్వల్గం ప్రాణురవుయమ్క

ආං. අං. අත්ත්ර අතු ක්රම් ක්රම් ේ (අ.ර්. 15-1).

భగవద్దీతలో శ్రీ కృష్ణుడు అన్నింటికి మూలం సృజనార్మక శక్తి అంటాదు. సృజనార్మక శక్తిని మీగు ఎక్కడనుంచి లాక్కొస్తారు. వేర్ను ఆకాశంలో ఉంటాయి. పృద్ధిని మీగం ఉన్న చెట్ల వేర్ను. ఆకాశము నుంచి వచ్చే పర్లక్క వర్నాన్ని పిల్పుకుంటాయి. ఆ లేదా అర్థము చేసుకొంది. వెట్లు సృద్ధిప్రలోంది శక్తిని రాక్కుంటాయి. కానీ పృద్ధికి కావలసినటువేంటి రసము ఎక్కడ నుండి వర్నుంది? ఆకాశము మంచి వస్తుంది, అందువేత ఆకాశములోంది వస్తున్నటవంటి పర్లశిన్నము పృధికి పట్టికి ఎటువెంటి. ఎంత పర్లశ్వము కావాలో అంత ఇన్వుంది కనుక ఆకాశానికి చాలా ఎక్కువ సృజనార్మక శక్తి ఉంది. కనుక చార్ని గురుర్ బ్రహ్మ అవ్వాదు. అందువేత ఆకాశాము బ్రహ్మ.

The Ether of Space therefore builds solar systems as it does matter, with coordination and intelligence, and endows all chemical elements it forms with properties they are known to possess....

ఈ ఆకాశం ఈ సూర్య మండలాన్ని వృజిస్తుంది. ఈ సూర్యమండలాన్ని మాత్రమే కాదు ఈ రసొయనిక పరమాయివులని కూరా ఆకాశమే నిర్మిస్తుంది. ప్రతీ రసాయనిక పరమాయివుకి ఏ లక్షణము ఉండాలో ఆ లక్షణాన్ని ఏది నిర్ణయిస్తుంది?ఆకాశము. హైడ్రాజన్ పరమాణువు అన్నిటికంటే చిన్నది. ఇందులో తక్కువ ఆకాశం ఉంది. యురేనియం అన్నిటికంటే పెద్దది. అంటే అందులో ఎక్కువ ఆకాశం ఉన్నది. ఇలా ఏర్పడి నటువంటి ఆకాశానికి మన ఋషులు ఘటాకాశము అని పేరు పెట్నారు. ఘటాకాశము అంటే ఆవరించుకున్నటువంటి ఆకాశము.

అలాగే చిత్ ఆకాశం అని రకరకాల ఆకాశాల గురించి మనం చెప్పకుంటాం. సౌరమందల నిర్మాణం జరిగిన రరువాత రకరకాల రసాయనాలు, ఎరిమెంద్స్, పరమాజు పులు ఆకాశం వలన ఏర్పడ్డాయి. ఈ ఆకాశంలో మార్పుల వలన పరమాణువులు రకరకాల ఆణుపులుగా మారశాయి. ఈ ఆణుపులుగా మారినివి మన శరీరంలో పెల్సిగా ఏర్పడాయి. ఈ 'సెంబ్స్ బిష్యుక్స్ మారతాయి. రకరకాలైన వ్యవస్థలుగా మారతాయి. ఎరి. 1. Skeletal System 2. Muscular System 3. Nervous System 4. Endocrine System 5. Cardiovascular System 6.Lymphatic and immune Systems 7. Respiratory System 8. Digestive System 9. Urinary System 10. Reproductive System. ఈ వ్యవస్థలనే పురుప స్మూకం 'అర్యట్రిష్ట దశాంగులమ్.....' అని వివరిస్తుంది. పది వ్యవస్థలు 'ఏర్పవతాయని పురుప స్మూకం పర్గిస్తుంది.

వివేకానంద ఏం చెప్పాటో చాలా జాగ్రత్తగా గమనించంది.

Vivekananda says that 'Just as Akasa is the inifinite omnipresent material of the Universe'.

ఈ సృష్టి నిర్మించడానికి ఆకాశం పదార్థం. ముదీ సరుకు ఆకాశం. ఆకాశాన్ని ఉపయోగించుకుని ఈ ప్రపంచం నిర్వాణముయ్యింది. So is the pranta the infinite omnipresent manifestation of the Universe. తమవార ప్రాణశిక్ష ఏం చేస్తుందంటే ఈ ప్రపంచం ఏర్పడిన తరువాత దానికి గతి ఇవ్వడానికి ఉపయోగపరుతుంది. ఆకాశం చదార్థమును నృష్టిస్తే, ప్రాణము గతిని సృష్టించిది, కనుక ఈ మొత్తం ప్రపంచాన్ని ఏమంటాల? జగత్- గతిలో పట్టినదని.

The energies which utilize akasa are divided into three main divisions according to the Agsless Wisdom.

2. Prana-activity of the consciousness principle-

- 1 Fohat-the will to exist- iccha sakthi.
- Kriya sakthi.
- 3. Kundalini-force latent in matter itself- Gynana sakthi.

The five Gyanendriyas & the five Karmendriyas use the Nervous System

| చక్రము           | <b>ෆු</b> ංආ     | తన్నాత్ర | జ్ఞానేంబ్రియము | కర్మేంద్రియము |
|------------------|------------------|----------|----------------|---------------|
| 1. ఘూలాధారము     | గొనాడ్మ్         | వాసన     | ముక్కు         | ఉపస్థ         |
| 2. స్వాభిప్పానము | <b>ఎ</b> డ్రిసల్ | రుచ      | నాలుక          | పొయు          |
| 3. మణిపూరకము     | పాంక్రియాస       | దృష్టి   | కన్ను          | కాక్క         |
| 4. అనాహతము       | థైమస్            | స్టర్శ   | చర్హము         | చేతులు        |
| 5. విశుద్ధి      | థైరాయిడ్         | శబ్దము   | <i>సో</i> రు   | వాక్          |
| 6. అబ్జ          | పిట్యూటలీ        |          | మనస్స          | మస్తిష్కము    |

సవాతన భారతీయ ధర్మం ప్రకారం ఈ ఆకాశాన్ని ఉపయోగించుకోవటానికి మూడు శక్తులు పని చేస్తూ ఉంటాయి. అవి ఇచ్చాశక్తే, బ్లాన శక్తి, క్రియా శక్తి, అందుకని సత్య సాయిబాబాలాంటి వారు ఇలా చేయిరిప్పి ఏదైనా సృష్టించగరిగాడంటే. ఆకాశంలో ఉన్న ఈ మూడు శక్తులనీ ఉపయోగించుకున్నాదని అర్ధం. ఇచ్చా శక్తి = సంకల్ప శక్తి. సంకల్పం సరిగా చేసుకోగరిగితే. తరువాత దానికి సంబందించిన జ్వాన శక్తిని ఉపయోగించుకోగలిగితే. ఇప్పడే ఇక్కడే ఈ ఆకాశంలో నుంచే ఏదైనా పదార్షమును పుట్టించపచ్చు.

ఇదంతా గురుగీతలో చాలా స్పష్టంగా ఇచ్చారు. రామాయజంలోనూ, భారతం లోనూ కూడా చాలా స్పష్టంగా ఇచ్చారు. ఉపనిషత్తులలో చాలా సూటిగానే చెప్పారు. కానీ వినినంత రేలికగా ఆ జ్ఞానాన్ని పొందలేం. వైద్యం అంటే ఏంటి? రోగిని చూసి, రోగం కనిపెట్టి, తగిన మందు ఇచ్చి సేవ చేయటం. అంతేగా! కానీ అది నేర్చుకోవాలంటే ఎన్ని సంవత్సరాలు పడుతుంది?

సృష్టిక్రమం అంతా ఏంటి? ఇచ్చాశక్తి, క్రియాశక్తి, బ్లానశక్తి, కానీ దీనిని ఎలా ఉపయోగించుకోవాలనేదే మనమిక్కడ నేర్చుకోవడానికి బ్రయత్నిస్తున్నాం. ఈ ఇద్చాశక్తికే గుష్టవిద్యలో 'ఫోహైట్" అని పేరు. ఈ పేర్లని గుర్తుంచుకోండి. ఇచ్చాకక్తి లేదా సంకల్పకక్తినే వేదాంతంలో సత్ అంటారు. సత్ అంటే ఉనికి. రెండవది ప్రాణ, క్రియా శక్తి. అంటే చేతనత్వం యొక్క క్రియాశీలత. దీనినే శాస్త్రవేత్తలు ఈథర్ అంటున్నారు. ఆకాశాన్ని స్పేస్ అంటున్నారు. దీని తరువాత జ్ఞాన శక్తని మనం దేన్ని అంటున్నామో, కాంత్రికులు దాన్ని కుండలిని శక్తి అంటున్నారు. force latent in matter itself పదార్గములో నిద్రాణమై ఉన్న శక్తి కుండలిని. కుందలిని శక్తినే, అణుశక్తని కూరా అనవచ్చు. ప్రాణశక్తిని వేదాంతులు చిత్ శక్తి అని అంటారు. సంకల్ప శక్తిని సత్ అంటారు. కుండలినీ శక్తిని ఆనందం అంటారు. అందుకని పేర్ల మార్పు తప్ప విషయం ఒకటే.



ŔΩ

#### ಎನಿಮಿದವ ಅಧ್ವಾಯಮು

#### హృదయము

ఉపనిషత్తులు ఈ శక్తి ఎక్కటుందని చెపుకాయి. ఈ శక్తి హృదయంలో ఉందని-మంత్రపుపుంలోని " నీవారకూక వర్తన్విభావస్త్వణూపమా ' శ్లోకం చెపుతుంది.

దాక్టర్ పొల్ 'దీ ఫిలాసపీ ఆఫీ ఉపనిషత్ లో ఏం చెపుఠాదంటే - ఉపనిషత్తులు డ్రాసిన వాళ్ళు శిరస్ను కంటే హృదయానికి ఎక్కువ ప్రాముఖ్యమిచ్చారు. It is there that the vital breathe reside - ఫ్రాణ, అపాన, సమాన, ఉదాన, వ్యాన వాయువులన్ని హృదయం దగ్గర ఉంటాయి. అవి రెండు అగాలు ఉన్నారు. ఉపరిరిత్తులు కూడా హృదయం దగ్గర ఉంటాయి. అవి రెండు లాగాలు ఒకవైపు, మూడు ఖాగాలు ఒకవైపు, ఉంటాయి. అంటే వాయువు ద్వారా పీల్చుకున్న స్టాణకక్త 5 ఫ్రాణవాయువులుగా విధజంపబడుత్వంది. స్టాణకక్త రెకుండా మనం అరకలేం. ఋడులు చాలా సృష్టింగా ఆ డుక్రియే, అంటే మన హృదయం ప్రాణకక్తిని ఎలా ఉత్పత్తి చేస్తుండో చెప్పింది. ప్రాదయం నుంచే స్టాణక్కు వేస్తుందని మగ్గతం పట్టుకున్నారు.

మన కర్మేంద్రియ, జ్ఞానేంద్రియాలన్నీ హృదయం నుంచే వస్తాయి.

The heart and the head is the home of manas, and former therefore is the centre also of conscious life

అందుచేత మనస్సు హృదయంలోంచి ఉత్పవిస్తుంది. కనుకనే హృదయమును చూపించి 'నేను' అని చెపుతాం. హృదయానికి, మనస్సుకి దగ్గర సంబంధముంది.

మన హృదయంలో పం.షస్థానాలను, జ్ఞానేంథ్రియ, కర్మేంథ్రియాలు తయారు వేస్మన్మ ఆ హృదయస్థిత ఈశ్వరుపిని మనం పట్మకావారి. దాన్నే అగ్నివిద్యని చెప్తురారు. ఆతనిని మనం ఉపాసన చెయ్యాలి.

According to the eastern teaching the vital or etheric body acts as a conductor of prana. It is also the vehicle of soul.

తరరిక్ కరిపాన్ని మనకుం ప్రాంతమయకొకము అని చెరువైర్పు, ఫౌరిక కరిపానికి గ్రంతులు నాయి. ఈ గ్రంతులు మన ప్రాంతమయకొకంలో ఉన్న చక్రాల యొక్క ప్రతిలించాలు. ఏ ప్రాంతమయ కొకంలో అయికే ఈ చక్రాలు నామైనా. ఆదీ ప్రాంశక్రిక్ పాహకంగా పనిచేస్తుంది. ఎక్కాలు ఏడు అవి మూలాదారం, స్వాధిస్తానం, మణిపూరంల, అనాహరం, వినిష్ట్, అట్ల, కన్నూరిక చక్కాలు. ఈ ఏడు చక్రాలు సర్వుణా వ్యావించి ఉన్న ప్రాంతానికి వాహకాలుగా పనిచేస్తాయి. రాత్రి మీరు నిద్దపోస్తామన్న అంతా ప్రాంథముంలో కేంద్రక్సుల్లెప్పాపాయి. అయికికి రాకుండా ఉంటుంది. మీకంతా పేకటిగా కనిపిస్తుంది. మీకు ఏదీ అనుమారలోకి రాడు, మెలుకువ రాగానే ఈ ప్రాంతమయ కక్తి పెద్దు ప్రాణాలుగాను, పెదు ప్రాంతాలు నుంచి కర్మింద్రియ, జ్ఞనింభియాలుగానూ మారిపోయి సరిష్యాక్స్ ప్రంతాలుగాను, పెదు ప్రాంతాలు సంత్యక్స్ ప్రవిత్సలను, ఆమెరింభియన్నుంది.

ంటక నురుపుగారు ఏం జెపురాకంటే బ్రతి రాత్రి నువ్వు చనిపోకున్నావు, బ్రతి ఉదయి ఎక్కుకార్ల బగ్గి ఇవ్వరి రువ్యంటులలో కుండా ఈ చింది రువ్యంటులలో కుండా ఈ చింది రువ్యంటులలో కుండా ఈ చింది రువ్యంటులలో కుండా ఈ చింది రువ్యంటులు కేసు అని ఎక్కువ చెలుగున్నైనే పిందికున్న పించువు ఉంటే వించికున్న పించువు అంటే ఏంటి? ఏటైనే ఎక్కువ వాడాను ఇది బలహీనమైసాతుంది. మన కరిరంలో ఏది ఎక్కువ ఇదం కనుక మనకి బ్రహ్మార్యంటింది. మన్మని అంటే ఏంటి? ఏటైనే ఎక్కువ వాడం కనుక మనకి బ్రహ్మార్యంటింది. మన్మ విర్యాత్స్ ప్రాట్లు మన్మువ వాడం కనుక మన్మ మందు బ్యాత్స్ బ్రహ్మార్స్ ఎక్కువ వాడం కనుక మన్మ నోదిని ఎక్కువ వాడ్యంటిన్నారు. మనం నోదిని ఎక్కువ వాడలారు కనుక వాడ్యలన్నుకున్నది సందారం నిర్మి ఎక్కువ వాడలారు కనుక మన్మ సహహరాయి మనం నోదిని ఎక్కువ వాడలారు కనుక మన్మ సహహరాయి మాట్లలోని ఏరిందారు.

ద్రరీ రాత్రి పదుకొడ్డాయుయం ఆబ్లా రక్షకంలో ఉన్న వ్యారిని చూరగరిగిలే ఏరుక నారా ప్యాయంలో ఉన్న తక్షకుని ఎస్పల్ లప్పటు పద్ముకొగల్లురారు. ఎందుకంటే ఆ రెందించికి మధ్య దగ్గర సంబంధం ఉంది నగున కాబర్జ్ ప్రాంచుయుకోళుకోయే(ఈదరిక్ కరీరం) జీవార్మక్ వాహకంగా పనిచేస్తుంది. ఈ ప్రాంటు మకోళం ఉన్నంత వరకు సునం బడికుంటాం, ప్రాంచుయుకోళం లేకపోలే ప్రాణాలు పోయాయంటాం.

మన శరీరంలో ఈ ప్రాణ శక్తి రెండు రకాలుగా విధవంసబదింది. ఒకటేంటంటే blood as to caloric quality. నెడ్కరు చ్యారా కెల్ రెఫిక్ చాల్యూ - వేద and by the nervous system as to the luminous quality: అంబే వెలుతురు. కాబట్టి వెలుతురు అవేది వెర్వర్ విస్టమ్ ద్వారా పట్టుకొచాలి. యజ్ధం చేసేటప్పుడు వచ్చేటటువంటి చేడి ద్వారా రక్షం మారుతుంది. రక్షంలో ఉన్న టాక్బిస్స్ వర్హే కదా రోగాలాస్తాయి. అందుచేత యజ్ఞవిధ్యను మనం ఈ రెండు రకాలుగా ఉపయోగించుకోవచ్చు.

 యజ్ఞం చేసేటప్పుడు వచ్చే వేడి యొక్క శక్తిని కనుక ఉపయోగించుకొగలిగితే రోగనివారణ అవుతుంది.

2. యజ్ఞంలో వచ్చే కాంఠిని పట్టకోగలిగితే దేవతా సాక్షాత్కారమాతుంది. అందుకు మనవారు దీపారాధనకంఠ ప్రాముఖ్యకనిద్చారు. ఆ దీపం నుంచి వచ్చే వేడి వలన, శరీరంలో రక్షం శుద్ధి అవుతుంది.

యజ్ఞ విద్యలో ఈ రెండూ మీరు వేరు చేయగలగాలి.

1. వేడి 2. వెలుతురు

వేడి మీరు అందులో వేసే సమీరల మీద ఆధారపదివుంటుంది. సమీరల యొక్క నాబ్యకలో వేడిని నియంత్రిస్తాం. మామితీ వెట్టు సమీరలు వేస్తే ఒకరకం వేడి వస్తుంది. రావి చెట్టు సమీరలు వేస్తే ఇంకొకరకం వేడి వస్తుంది. ఆ వేడి మనకి రోగ శ్రములను నివారణ చియ్యుటానికి పనికనస్తుంది.

ఇదే కాకుండా మంత్రంలో వేసే ఆహురులలోనూ, హవన సామ్యా వలన జ్వాల మారునుంది. వెలుకురు మారుతుంది. ఆ వెలుతురుతో నాడీ వ్యవస్థ మారుకుంది. అది సరౌతుంది. అందుచేత మనం కొందెం ఆలోలోస్తే. హెస్టీనియా రోగులకి ఎక్కువ వెలుతురు రావాలి. రోగ్రగస్తులకు ఎక్కువ వేడి కావాలి. అందుచేత రోగనివారణా యల్లం చేస్తున్నపుడు వ్యాల ఎక్కువ కాకుండా చూసుకొవాలి. దేవతా ఆహుతులు వేస్తున్నప్పడు ఖర్చితంగా జ్వాల ఉందాలి. మనం దేవతలనే ఎక్కువ ప్రామఖ్యం ఇస్తాం కనుక యజ్ఞం చేసేటస్పుడు బ్యాల లేకుండా ఆహుతులు వియ్యవధ్య అంటాం.

ఇంకోబెం చెప్పాను. దృష్టద్యుమ్నుడు, (రౌపది య్యుకుండము నుండి సర్వాభరణ భూవితులుగా బయటకు వచ్చుటకు కారణమేమిటంటే హోత- తన రక్త మరియు నాడీ వ్యవస్థను కలుపగలిగాడు కనుక.. ఆకాశం దేవ్వయినా సృష్టించగలదు అని చెప్పాం కచా! ఎలాగైనే హైట్రోజన్, ఆక్సిబన్ కరిపితే నీరుగా మారిపోతుందో, అలాగే కావల్సినంత పరి ఘాబంలో కేలరీల విలువలని, ఈ దేవతా విలువలని దగ్గరకు రీసుకొస్తే, సహజంగానే కోరుకున్నవన్ని నడుచుకుంటూ మీ దగ్గరికి వస్తాయి, ఆది సంభవమే, కాని ఆ స్థాయి థ్రయోగాలు చేసేవాడు కావాలి, చెప్పటం వాలా తేలికే, దాన్ని మరలా మనం పరిశోధన దయ్యాలి, య్యాకుండం యొక్క ఆక్సమలను సవరించుకోవాలి. ఆకారాన్ని సవరించుకో వాలి, దానికి రెగిన సమీధలు, హవన ద్రవ్యాలను సమీకరించుకోవాలి. ఆ తరువాత యజ్ఞ మండ్రాలలో ఈ విజానాన్ని ఎలా పొందువరవాలో బాగ్రశ్యగా గునినించండి.

స్థాణమయ కౌశములో ఏడు శక్తి కేంద్రాలు ఉన్నాయి. ఆ ఏడు శక్తి కేంద్రాల యొక్క భరిబింబాలుగా జీవ శాస్త్రవేత్తలు చెప్పిన ఈ ఏడు గ్రంధులు ఉంటాయి. ఈ ఏడు గ్రంధుల వల్ల ఈ భౌతిక శరీరం విరిక్షికమవుకుంది. అది మనం ఇంక వరకా చదువుకున్నది. మనం హృదయమని దేవ్వయితే అంటున్నామో. ఆ హృదయంలోనే మనం అనుకునే జీవార్మ నివసిస్తు ఉన్నాడు, కలోపనిషత్తు 12 వ శ్వకంలో ఏం చెప్పన్నాడు అందే

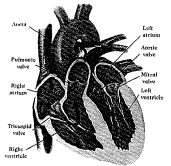
తందుర్ధర్మం గూఢమను ప్రవిష్టం గుహాహీతం గుప్వారేష్ట్రం పురాణం ఇధ్చాక్వయోగాథి గమేన దేవం మత్యా భీరోస్తార్మ శాకే జహాతి ఇ

(ජණිත්තික්ණු 12 ක් ණූ්ජර)

అర్ధం:- ఆర్మను ర్యానించి రేజోమయము. సులభంగా దర్శగంకానిడి, గూరము, అనుభూరిలో దాగున్నది, ప్యావయ కుహరంలో ఉందునని, శరీరంలో వసించు సవాఠనమైన దానిని ధీరుడు సౌక్షాత్యరించుకుని హర్ష శోకాలను విధనాడును.

An inch in height here in the body the purusha dwells, lord of the past and future; he who knows him frets no more, in truth, this is that.

కరాపనిషత్తులోని ఆ శ్వకంలో చెప్పేది ఏమిటంటే ఈశ్వరుడు ఒక అంగుష మాత్రంగా హృదయంలో ఉంటున్నామ. అరను he is the lord of the past and the litture భూద భవిష్యక్షుల యొక్క ఈశ్వరుడు. అందుదేత చక్రమానానికి కూడా అరనే ఈశ్వరుడు. ఎందుచేత? భూత, భవిష్యత్తులను బట్టి పర్లమానం కూడా నిళ్లయించబడుతుంది గనుక.



The cardiovascular visiting is a complex system with one central organ the local field the best field body. A permitted it murple system-the body is the different parts of the body. He blood's journey through the body is an extensive trup through highin spirit visits, articles, and other branches. The learner is somewhat neurally located. Those the local is on the left safe of the steman It is the are of your fish, recipling in an assistance pround and a half Allough it appears small, its importance cannot be underest.

The heart is divided into four chambers, the left and right atria, and the left and right venturely. We atria are on the upper half of the heart, and the ventricles make up the lower portion.

Use object of the blood is to extendine oxygen for the growth and development of cells. The blood is composed or for and white blood cells, platelets, lyingly, platma and water. The ted blood cells carry the oxygen. The white blood cells are part of the manuscripture of the composed plates are send when blood cells, to stop the bettering Lymph is the intensitian flund in the blood, also part of the aminume system. Plateline are used when blood cells, as suppended filled enters the heart in the lent attitude, from the superior want development and inferent vena cars. The superior vena cars is the even that arising, from the superior vena deval. The superior vena cars is the even that cells in the configuration of the superior vena cars. The superior vena cars is the even that arising the cells are suppered by the superior vena cars. The superior vena cars is the even that arising and it pounds of the vena cars of the cells arising and it pounds of the configuration of a pound of the vena cars of the cells arising and it pounds of the cells arising and it pounds of the cells arising and the pounds of the cells arising and the pounds of the cells arising and the changes and the through the cauld of the latengy not the blood as differed through of an abeat vena and then through the vaul of the latengy arising the abeat vera a month the blood arising the abeat vera a month of the cells arising and the changes are more than the blood articles and the changes are the abeat vera at most the blood articles.

carros the oxygen to the vamous cells in the body. To get the oxygen to the assual cells, the attenties branch of into smaller attenties thence even threat off to capalizates, the smallest of bload vessels. Then wells are extremely thin and elastic. In these vessels, the ridd bload cells must traced vaniely files to pass furnisph. The oxygen diffuses streams the capillary wall. In them taxeds to a neathy cell and enters through the cell membrane The carbon dioxide that for increase the cell to allow norm for the oxygen makes its way to the bloodstream. Once at which then fork into versils. The ventue carry the earther advocable in the blood back to the beaut. This completes the carded to the carefalous system.

కుంటలని ఇన్నయి. వామ్యలక వ్యవ్యక్షణాగులు ఇంటుంటి క్రాన్స్ క్రాన్లలో ఎంటుంటి ఇన్నుకులు ఎంటుంటి ఇంట్లుకు వ్యవస్థిని మార్గులు ముంది ముంది ప్రయోమకు మార్గులు ప్రయేమకు సౌకర్ణులు ముంది ప్రయోమకు ముంది ప్రయోమకు కేస్తులు దేవంటిని ఎరసింటిని ఎరసింటిని ప్రయోమకు కేస్టులు కేస్తులు ముంది ప్రయోమకు కేస్తులని ఎస్స్ ఎరసింట్స్ గాట్లు కార్ట్ ఇన్గా అమర్యలు ప్రయోమకు కేస్తులను ప్రయోమకు ప్రయోమకు కేస్తులను ప్రయామకు కేస్తులను ప్రయోమకు ప్రయోమకు కేస్తులను ప్రయోమకు కేస్తులను ప్రయామకు కేస్తులను ప్రయోమకు ప్రయామకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయేమకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయామకు ప్రయోమకు ప్రయామకు ప్రయామకు ప్రయామకు ప్రయోమకు ప్రయోమకు ప్రయామకు ప్రమామకు ప్రయామకు ప్ర

- 1. ఎక్కు ಆಲಿಯ್. 2. ಕುಡಿ ಆಟಿಯ್.
- ఎదను చెంటికల్
   కుప చెంటికల్
- ప్పువయము యొక్క పె సగలాగాన్ని ఆట్రియో అంటారు. క్రింది భాగాన్ని వెంటికల్స్ అంటారు రక్షము, అక్కిజన్ని నరఫరా లేన్నూ కణాల యొక్క పెరుగుదల, అభివృద్ధికి దోహదేం చేస్తుంది. రక్షములో ఎదుకు మరియు తెలుకు రక్ష కణములు, పేటొలేట్స్ లెంఫ్, పాస్సా మరియు నీరు ఉంటాయి. ఎరుకు రకగణములు అగ్రిజన్ని సరఫరా చేస్తాయి. తెలుపు రక్షకణములు రోగనిరోధక వ్యవస్థలో భాగము పంచుకుంటాయి. ప్రేచలెట్కో రక్షము గడ్జకట్లవానికి తిపయోగపడతాయి. లింఫ్ రక్షములోని ఇంటరెక్టెటయల్ ເລລລາ (interstitial fluid), ໝໍວິທັນ ອັກລອອຣ ລະລອ້ອງ ພຣ ພັກລານ. ອຣູ້ໝໍຍາລີ ພັກວິລ ాగం పాస్పా, పిరులో రక్షకయాలన్ని ఉంటాయి. రక్షము సుపీరియర్ మరియు ఇన్ఫోరియర్ ఎనాకవా(Superior and inferior vena cava) ద్వారా హృదయములోని ఎదదు అట్రియమ్లోకి (పరేశిస్తుంది. శరీరంలోని పై జాగమునుంచి వచ్చే రక్షాన్ని మేటిరియర్ వివాకివా(superior vena cava) ప్రస్తుకుంటుంది. ఇన్ఫోంయం వినాశివా (inferior vena cava) శరీరంలోని క్రింద ఖాగానికి రక్షాన్స్ పంపిస్తుంది. ఈ రెండు ఏప్ప నుండి చచ్చిన అక్సిజన్లలేని(deaxygenated) రక్షము ఈడి ఆటియమ్ ద్వారా హృదయములోకి స్థవేశింది. కుదే వెంటి కల్లోకి పంపే చేయుందుతుంది. హృదయము నుంది జయంలేకి వచ్చిన రక్షము పరిమానరి ఆరెటరి(pulmonary artery)లోకి స్థవేశిస్తుంది. ఈ అన్టర్లు అక్కజన్ కోసం ఉందిరితితుంది రక్షాన్స్ పంపిస్తుంది. రక్షము ఉందిరితిత్తుంను చేరగానే, రక్షములోని మరిన వాయునిన కార్వన్వయాక్స్టర్ ఈపికరీట్లల్లోకి వ్యాపిస్తుంది. ఇక్కడ సర్కులేటరీ వ్యవస్థ మరియు ಇನ್ನುರಹಿಕ ಸ್ವಾಪನ್ಯ(circulatory system and the respiratory system) ಸಕಸ್ಯಕಂ sentrum a biboa of that co o a arb a salveoli sacs) to a con a to be ago away గోచల ద్వారా అక్సిజన్ రక్షములోకి వ్యాపిస్తుంది. రక్షము కరీశంలోని అన్ని కణాలకు ఆక్సిజన్న ర్ముకుంటేంది. కేనాలలోకి ఆక్సిజన్స్ బెప్పించటానికి ఆర్టరిక్స్ చిన్న చీన్న ఆరోటిరియోల్స్ గా విధ్యంపువతాయి. ఈ ఆరోటియోల్స్ ఇంకా అతో చిన్న క్యాపలర్సీగా విధ్యంపువత్తాయి. ఏటి యొక్క గొడలు చాలా పలడగా, ఇలాసికేగా ఉంటాంది. ఈ గొట్టాల ద్వారానే ఎట్టే కేక్ష్ కేటాలు ఒకే త్రోపేలో పయనర్వాయి. అక్సిజర్ క్యాపల్క్ capillaries) గౌడల్ డ్వార్, చక్రిమన్న కబాలు యొక్క పల్పన్ పారల్ కి వ్యాపిస్తుంది. కథాలనుంది పెలువడిన కార్యవదయాన్నికి, క్యాపలక్స్ ద్వారా శక్త వ్యవస్థలోకి చ్రవిశమంది. ఈ క్యాపలక్కు చిన్న చిన్న విన్యూల్స్ట్ర్ విధ్యాలియు ఈ విన్యూల్స్ ఏస్స్ట్ విజాలకుండరాయి. ఈ పిక్క రక్షములోనే కార్యవచ్చేవాక్రికిని తిరిగి హృదయములోకి పంపిస్తాయి. గార్ ಇನ ಪ್ರಕ್ಷೆಯ ಗಳುನು

Like flame without smoke, an inch in height the purusha is in size, lord of the past and future; it is he today and also tomorrow, in truth, this is that

ప్పదయంలో ఉన్న ఈ పురుసుదీ యొక్క శక్తిని గురింది మనం చెప్పు కుంటున్నాం. ఈ జీవాత్మ లేక పురుసుడు ఏ శక్తిని ఉపయోగించుకుంటున్నాడు. ఆకాశంలో ఉన్న ఇచ్చా శక్తి. ఇస్ట శక్తి, క్రియా శక్తిని, దాన్నే ఫోహాట్, ప్రాణా, కుండలినీ అని ఇంకా అనేక పేర్లలో చెప్పుకుంటాము. అగ్నిలో ఏ విధంగా అయికే వేడి, వెలుతురు ఉన్నాయో, వేడిని ఉపయోగించుకొని నెత్తురు, వెలుతురును ఉపయోగించుకొని నాడీ మండలమూ స్పందిస్తాయని తెలుసుకున్నాం.

The nerves are positive, the blood vessels the negative system of the body.

ఈ నాడీమందల వ్యవస్థ ధనాత్యకమైనటువంటిది. నిత్తురు ఋణాత్యకమై నటువంటిదీ. ఇక్కడ ఏం చెత్తున్నాలో చాలా బాగ్రత్తగా అర్థం చేసుకోంది. నాడీ మండల వ్యవస్థ ధనాత్మకం అంటున్నాడు. నెత్తురు ఋణాత్మకం అంటున్నాడు. ఋణాత్మకం అంటే ఎంటీ (స్వీకరించదం) స్వీకరించేది. ధనాత్మకం అంటే ఇచ్చేది. రక్తంలో హార్మోన్స్ యొక్క మార్పు దేనివల్ల వస్తుంది? నాదీ మండల వ్యవస్థ ఎద్దు రస్వంది. నాడీ వ్యవస్థ అనగా భామాత్మక వ్యవస్థ electrical impulses. అందువల్ల మన భావాల్ని మార్చుకొగల్లేకే endocrine system మారుతుంది. తద్వారా రక్షములోని హార్మోన్స్ మారుతాయి. నాడీ వ్యవస్థ nervous system నే దేవత(ఉస్సాను) అన్నారు.

కద్వారా endocrine system లో మార్పు సాధించాలి.(సాధన).

ఆ మార్పు సమాజానికి ఉపయోగపడినప్పడు ఆరాధన అవుతుంది. wherever there are nerves there are corresponding blood vessels

ఎక్కడెక్కడ వాడులున్నాయో అక్కడక్కడ రక్ష నాళాలు కూరా ఉన్నాయి. నాదీ మండల వ్యవస్థ ఎలా ఉందో దానికి అనుకృఠిగా రక్ష వ్యవస్థ ఉంది. అందే రక్ష వ్యవస్థ డేని మీద ఆధారపడి ఉంది? నాడీ మండల వ్యవస్థ మీద ఆధారపడి ఉంది. రక్ష వ్యవస్థలో ఏడైనా అవకరవకలోస్టే డయాబిటీస్ కావీ, బ్లడ్ (సెపర్ కానీ వస్తాయి. రక్షాన్స్ విశ్లేషింది లేక పరిక్షించి అవి ఉన్నాయని చెప్తాం. కానీ ఈ రొగాలన్ని నాడీ మందల వ్యవస్థ సరిగా పనిచేయకపోవటం వలన వస్తాయి.

ఎందుకంటే రోగాలకి మూలకారణమైన ఆలసట మరియు పత్తిది నాదుల మీదే ఉంటుంది. రక్షం మీదేమీ ఉండదు. ఈ ఆలసట మరియు పత్తిది ఎందుకు వస్తుంది? నాడీ మందల వ్యవస్థ చెబ్బరింటోంది కనుక. విచక్షణారహితముగా ఈ రెండు వ్యవస్థలని నాడీ వ్యవస్థలని వాడుతున్నారు. కానీ ఇవి రెందు

రక్ష నాళ, వ్యవస్థ.

నాడీ వ్యవస్థలుగా వేర్వరుగా ఉన్నాయి.
 ఏటి యొక్క పనితీరు, క్రియాకలాపాలు వేర్వరుగానే ఉంటాయి.

ఈ రక్ష నాళాలన్నిటికి కూడా కేంద్ర స్టానము హృదయం. హృదయం నుంచే కదా రక్ష ప్రసరణ జరుగుతూ ఉంటుంది. నాడీ మండలానికి మస్తిష్కం కేంద్రం. అందుచేత నాడీ మండల ప్యవస్థ యొక్క చాయ మాత్రమే రక్ష నాళ వ్యవస్థ.

Like the heart, the brain has its upper and lower divisions – the cerebrum and cerebellum – and, as well, its right and left divisions.

హృదయంలో ఎలా అయితే రెందు భాగాలుంటాయో, కరస్సు లో కూడా పెద్ద మెదదు. చిన్న మెదదు అని రెందు భాగాలుంటాయి. హృదయానికి ఎదమ, కుడి భాగాలున్నట్లే, మెన్లిప్పంలో కూడా ఎదమ, కుడి భాగాలున్నాయి. అన్నిటికంటే చాలా ముఖ్యమైనది గుర్తుందుకోవలసిందేంటంటే, మొత్తం నాడీ మందల వ్యవస్థ మన వెన్సుహ్లాస మీద ఆధారపడి ఉంది. తమాషా ఏంటి - ఏవిధంగా అయితే ఐదు చక్రాల గురించి మన ఋఘల చెప్పారో - అదే విధంగా మన ఎముకల కూర్పు కూడా వెన్సుహ్లాసలో ఉంది. అన్నిటికంటే క్రేంద ఉన్న ఎముకని 'కొకిక్స్' అంటాం. అందులో వాలుగు అసంపూర్ణమై నటవంటే ఎముకలు ఉన్నాయి. అవి నాలుగు ఒకదానిలో ఒకటి కలిసిపాయి ఒకే ఎముకగా

'888) 'క్రింద బాగంలో మొనటిలి ఉంటుంది. సయాటికా కొప్పి రావడానికి కారణం ఈ కొకిక్లకు బెబ్బరగులటమే. దానికి పైన శాక్రల్ రీజయస్ అని ఉంది. ములాధారం నుంచి స్వాధిష్ఠానానికి వచ్చేటటువంటి దానిని - మనం ఇంగ్లీషిలో శాక్రల్ అంటాము. ఆక్కడ ఐదు ఎముకలు ఉన్నాయి. ఇవస్నీ కూడా కలిసిపోయే ఉంటాయి. వాటిని శ్వకమ్ ఎముక అంటాం. శ్రీ చక్రంలో కూడా నాలుగు ఉంద్రములో ఉందే (తికోవాలుంటాయి (కొకిస్స్). ఐదు అధాముఖంలో ఉందే (తికోవాలు(శాక్షల్) ఉంటాయి. ఇవస్ని కలిసి ఒకే తలంలో ఉంటాయి. ఆ వీద్యని ఋషులు చాలా రహస్యంగా అభివృద్ధి చేసారు. తర్వాక చాన్ని ఆర్థం చేసుకుండాం.

ఈ క్రిందిన ఎముకలు వాటికి సంబంధించిన చక్రాల స్వానాలు ఇవ్వబడినవి.

1. కొకిస్స్- మూలాధారం - 4 ఎముకలు కలిసి ఒకే ఎముకగా మారుతుంది.

2. శాక్రల్- స్వాధిష్టానం - 5 ఎముకలు కలిసి ఒకే ఎముకగా మారుతుంది.

3. లంబార్- మణిపూరకం- 5 ఎముకలు

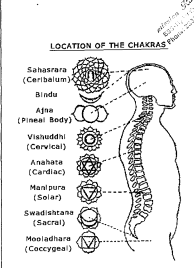
4. తొరాసిక్- అనాహతం- 12 ఎముకలు

5. సెర్వికల్- విశుద్ధి- 7 ఎముకలు

మొత్తం =33 ఎముకలు,

ఎముకల సంఖ్యలో ఉన్నటువంటి ఆర్యాత్మిక వ్యానము. ఏడు అనేది గ్రహాలకి, ఏన్పెందు అనేదీ రాకులకి సంబంధించినది. ఈ ఏడు గ్రహాలు, పన్నిండు రాకులలోనే మానవ జవీరం తిరుగుతూ వుంటుంది. ఈ మొక్తము ముకలు కరిపితే 33 వస్తాయి. దానినే 33 దేవతలు అని చెప్పుకుంటాం, ఇవన్నీ కూడా మన శరీరంలో ఉన్నటువంటి గ్రండులకు సంబంధించినటువంటిని, మన వెన్నుహావలో ఉన్న ఈ ఎముకలు, ఋములు చెప్పినటువంటి చక్రాలు చాలా దగ్గర సంబంధంలో ఉన్నాయి.

ఈ భక్రాలన్ని కూడా వాటిలో అవి కలిసి, పరస్సరం సంబంధం కలిగి వున్నాయి. చేరు చేరుగా ఏంలేవు. ఈ వెన్నువూన పై అయిదింటినీ కలపటమే కాకుండా శిరస్సులో ఉన్న అజ్ఞ చక్రమూ. సహస్థారమూ అంటే పిట్యూటరీ, పీనియల్ గ్రంధులు రెందిం చిలోను కలుపులోంది. మొక్తము ప్రకృఠిలో ఉన్న ప్రాబశక్తి ఈ ఏడు చక్రాల కేంద్రాల ద్వారా మన శరీరంలోకి దీగుతోంది కమకే, మనం జివించి వున్నాము. ఈ చక్రాలు ఏలా చేస్తుంది. అన్నిద వ్యక్తి పరిశామక్రమంలో ఎంత ముందు ఉన్నారు అన్నదాని మీద ఆధారవది ఉంటుంది.



ఇవి మనం చాలా బాగ్రత్తగా అక్రం చేసుకొవారి. ఎందుకంటే ఇంతవరకు అంచరిక్ తెలిసివుక్క విడయాలే. మనం ఉన్నది ఉన్నట్లు చెప్పకున్నాం అంతే. అంతకంటే మనమేట చెయ్యులేదు. కానీ ఇక్కడ ఏం చెప్పుకుంటున్నాము. ఏ చక్రము ఎంత పని తేస్తాంది. ఎలా పని చేస్తాందో అన్నది పరిణామక్రమంలో వాడు ఎక్కడ ఉన్నాడు అన్నదాన్ని మీద ఆధారపడి ఉంటుంది. ఇక్కడ నుంచి మనం లోతుకి వెళ్లదల్లుకున్నప్పుడు - బ్లావెట్స్క్ బ్రాసిన గుప్రవిద్య(Secret Doctrine)కి వెళ్లాల్ని ఉంటుంది.

| మూలాధారము      | 5°85)    | మొదటి కిరణం. |
|----------------|----------|--------------|
| స్వాధిష్ఠానము  | శాక్షల్  | రెండవ కిరణం. |
| మణిపూరకము<br>- | లంబార్   | మూడవ కిరణం.  |
| అనాహతము        | తొరాసిక్ | చాలన కిరణం   |

కానీ కమాపా ఏంటంటే ఈ వాల్షవ కీరణం వరకూ మీరు ప్రేకెళ్ళి మళ్ళీ క్రిందేకి పడిపాడు. ఉండొచ్చు, నాల్షవ కీరణానికి వచ్చిం కదా ఇంక ప్రెకెళ్ళి పోవచ్చు అనుకోటానికి ఏలు లేదు. పైనుంది మళ్ళా క్రిందికి పడిపోవచ్చు. అలా పడుతూ లేస్తు ఉంటాము. అలా క్రింద పడుకూ వుండకుపే ప్రశలను ప్రేతలు. అలా అనేకపార్లు రకరకాల ప్రశయాలు వచ్చాయి. ఆ ప్రశయాల గుర్తులన్ని కూడా మన శరీరంలో ఉండే బీరురాయి. అంలేకదా మనం వేర్చుకుంటున్నరి. ఏండాంద బ్రహ్ముంద సమన్వయములా మనకు అర్హమన్న వలగుండేమిటీ అంత పెద్ద మహా ప్రశయం జరిగినప్పును ఖచ్చిరంగా వాటి యొక్క గీరలు మన శరీరంలో ఉంటాయి అని మహి ప్రశయం జరిగినప్పును ఖచ్చిరంగా వాటి యొక్క గీరలు మన శరీరంలో ఉంటాయి అని.

ఉదా: ఈమధ్య ఒకాయనకి కారు బ్రహుదము జరిగింది. మెడమీద చాలా గద్ది దొబ్బ తగిలింది కానీ విరగలేదు. ఎక్కరే చూశాక మీకు ఇదికరిశిష్పుకైనా మెడకు జలమైన దొబ్బ తగిలిందా అని అదిగారుట వైద్యుకు. ఈయనకు ఇదికరకు అందే ఒక 10-15 ఏర్ల క్రిందట ఇలాగే కారు బ్రహుదం జరిగి నాలుగు రోజులు కోమాలో ఉన్నాడు. మెడకి తగిలిన ఆ దొబ్బని ఇస్తుడు వైద్యుడు చూసి. దాన్ని గుర్తించి చెప్పగలిగాడు.

అలాగి ఈ మొగటి కిరగుం, రెంకవ కిరగుం, మూడవ కిరగుం, నాల్లవ కిరగుం అంటే పోరిక, కామమయ, మనొమయ తలాలలో వ్యక్తి సరూప నుంచి అరూపకి, అరూపా నుంచి సరూపాకి దుముకురూ వుంటారు. ఇంక అది ఎన్ని జన్మలు చూకురూ ఉంటారు అనేది వాడి యొక్క పరిస్టికులని ఉపయోగించుకొనే విధానం బట్టి వుంటుంది. అసలు ప్రివైతే లేకపోరే, ఈ కొట్ట కొట్ట సంవక్సరాల పరిణామంలో వాదసలు ఎదగక పోవచ్చుకూడా. వారు ఎక్కడ ఉన్నాదో అక్కడే ఉండిపోతాడు. ఇవాళ ముందుకు వెళ్తువుంటాడు, మళ్లా క్రిందపడి పోతూవుంటాదు.

కానీ ఇవెన్నీ కూడా మనే యొక్క పరిణామ చరిత్రలో నమోదు అయివుంటాయి. దీన్ని మనం అర్థం చేసుకోగలగాలి? మనం ఈ సాధనలు చేస్తున్నప్పడు. ఈ విజ్ఞనాన్ని మనం నేర్చుకుంటున్నపుడు మనం ఖచ్చితంగా ఎక్కడ ఉన్నాము అన్నది తెలియాలి. మొదటి రూట్ రేస్ వార్డమా? ఆరవ వార్డమా? ఏరవ వార్డమా? ఇక్కడ ఒకపి గుర్హుంటి వాదు ఏడవ రేస్ వార్మకైనా మొదటిది వుంటుంది. 103 తరగతి చదువురున్నాను కనుక నేను ఒకటవ తరగలి చదవలేదు అంటాదా ఎవడన్నా! 103 తరగతి చదివాడంచేనే. 1,2,3,4.... ఇలా 10 వరకూ అన్ని తరగళలూ చదివి ఉత్తిర్వడు అయ్యాడని అర్థం. క్రింబి తరగతి జ్వానులు లేకుం లేర్డి తరగతి వెళ్ళలేదు కదా. కానీ ఈ జ్వానాలని దాటుతూ ఉంటాడు. సమన్వయం చేసుకుంటూ ఉంటాదు.

అన్ని చక్రాలు ఒకదానిలో ఒకటి పరస్పరమూ రకరకాలుగా కలిసి ఫుంటాయి. శరీరంలో ఎన్ని రకాల నాడులున్నాయని చెప్పుకుంటున్నాము మనము. 72 వేల నాడులు న్నాయని చెప్పకుంటున్నాము. అవి అన్నీ ఒకదానిలో ఒకటి ఇంటర్ లింకప్ అయివుంటాయి. రెండు చక్రాలు శరస్సులో, ఐదు చక్రాలు వెన్నుపూసలో ఉన్నాయి.

The two centers in the head have a direct relation to the faculties of mind and motion

శిరస్సులో ఉన్నటువంటి ఈ రెండూ మనస్సుకూ, గలికి సంబంధించినటువంటివి. సహస్రారము మనస్సుకు సంబంధించినది, ఆజ్ఞ గలికి సంబంధించినది.

The sahasrara center is the embodiment of spiritual energy, demonstrating as Will, as the abstract or spiritual mind, and as the intuition.

సహ్యసారంలో సంకల్పం వుంటుంది. మీ సహ్యసారము జాగృతం అవ్వాలంటే అనుకున్నది రక్షణమే చేసేస్తే చాలు. మీ సంకల్ప శక్తి జాగృతమవుతూ ఉంటుంది. పెద్ద సంకల్పాలు మనమేం చెయ్యలేం. ఒకేసారి పెద్ద మొత్తం ఇవ్వలేము, కానీ రోజుకు

ఒకరూపాయి. బొప్పన వెయ్యి రోజుల్లో వెయ్యి రూపాయలు దాబి పెట్టగలము. కదా! ఒకేసారి వెయ్యి రూపాయలు కావాలంటే ఇప్పంది పదవచ్చు. అందుచేర చిన్న చిన్న పనులను తక్షణమే చెయ్యకుల సొదవార్మకంగా అలవాటు చేసుకొంది.

The Agna center, or the center between cycbrows, concerns the lower mind and psychic nature of that integrated organism we call man, the personality,

ఆజ్ఞ చక్రము డేన్ని నియంత్రణ చేస్పంది? మనిషి యొక్క వ్యక్తిత్వాన్ని నియంత్రణ చేస్తుంది. అంటే క్రింద వున్న ఇదు చక్రాలను అజ్ఞ చక్రము నియం అన్నుంది. ఆజ్ఞ పక్రాన్ని కానించేది సహస్రాలు. మన కరింలో ఈ ఏమ పక్రాలు వున్నాయి. మీకున్నటువంది పరిచయస్సుం పేర్క డాస్ వార్గలో ఏ చక్రము చాలా ఎక్కువగా పని చేస్తుంది. ఏ చక్రము చాలా ఎక్కువగా పని చేస్తుంది. ఏ చక్రము చాలా ఎక్కువగా పని చేస్తుంది. చిప్పగులగాని. ఫేలనా కార్గులు కంటా చెప్పగలగాని. ఫేలనా కార్గులు ప్రధ్మ మీకు ఈ చిస్తాలో కునావ ఎప్పగలగాని చేప్పరిమే కానుంచా ఏ కారణాల వల్ల వీర్లు ఆజ్ఞ చక్రంలో ప్రసార్లో కునావ ఎప్పగలగాని. ఇలా రోజూ ఒక పట్టికను చేయ్యంది. అప్పుడు మీకు ఈ చిక్రకాల గురించి చాలా బాగా అవగాహని వస్ముంది.

తక్షణమే ఆ పరిశీలన మొదలెద్దెయ్యంది - ముఖ్యంగా మీ దుడ్కుసక్కల వాళ్ళని, మీ పిల్లలని, మీ స్వేహితులని పరిశిలించంది. భక్రాలకు మార్కులు వేసుకొండి. ఒక్కెక్కర్లకు ఒక చక్రమే కాకుండా రెండు మూడు చక్రాలు స్వకియంగా ఉంచొచ్చు. కొంఠమందిలో ఒక్కెక్కరోజు ఒక్కొక్క చక్రం ఎక్కువ పని చేస్తువుంచొచ్చు. అందువేత మీరు వాళ్ళలో ఏ చక్రం బాగ్నలమై ఉన్నవో రాసుకుంటే మీకు రెండు లాభలు.

1. మిమ్మల్ని మీరు విశ్లేషించుకోవచ్చు.

2. ఈ పట్మిక సెన్ని ('జీవాత్మ - దాని పరిశరాలు') గ్రుపంచానికి సవ్యంగా అంద చేసిన వాళ్లపులారు. లాంచే కాలంలో విద్య ఇం 'సి వీద్య లాగా ఉందదు. మూలాదార చక్రం గురించి చేస్పే ' వ్యా సంస్థలు, మణిపూరక చక్రం గురించి చేస్పే విద్యా సంస్థలు, అలా అన్ని చక్రాల గురించి చేస్పే అనేక విద్యా సంస్థలు పట్టాయి. అలాంటి సంస్థలను మనం అలివృద్ధి చెయ్యా. ఎందుకు చెయ్యూలి అనేది కూడా ఆర్థం చేసుకొండి.

మూలారార చక్రం ఎక్కువ జాగ్యకంగా ఉన్న వారు రాజసీరిజ్మలు అవురారు. స్వాధిష్మేన చక్రం ఎక్కువ జాగ్యకంగా ఉందే వ్యాపారవేత్తలవుతారు. దవవంతులవుతారు.

మణిపూరక చక్రం ఎక్కువ జాగృతంగా ఉన్నవాళ్లు శాడ్రజ్ఞులౌతారు. విజ్మనవేత్తలు అవుతారు.

్ర అనాహర చక్రం ఎక్కువ జాగృతంగా ఉన్నవార్లు నటులొతారు. • • శివిశుద్ధి చక్రం బాగా జాగృకమైనటుచంది వార్లు సాహిస్ వేత్తలు. బ్యాయవాదులు, లెక్కరర్స్ అవుతారు.

్మాయవాదులు, లెక్ట్రరర్స్ అవుతారు. అందుచేత రాజకీయ నాయకుడ్డు ఉన్నరమకొంది వారు మంది ద్రపంగము ఇవ్వగరిగిరి- మూలాధారము, విశుద్ధి చక్రము రెండా. జాగ్యతమై ఉన్నట్లు లెక్క.

ఉదా: యస్.టి.రామార్ప్ ఉన్నాడసుకొంది. ఆయన మంచి నటురు కాబట్టి అనాహత చక్రము: రాజకీయ నాయకుడయ్యాడు కాబట్టి మూలాధార షక్రము; దబ్బు కూడా బాగానే సంపాదించారు కాబట్టి స్వాధిస్తాన పక్రమూ వాగ్యలమైంది. లెలుగు భాషలో నాకు తెరిసి ఇంద వరకు అంద అందంగా మాట్లాడగలిగే వాడిపి చూస్తులేదు. నాక్ శక్తి అంటే నిశుట్టి పక్రమూ జాగృతమైంది. మిగరావి కూడా ఉన్నాయమో మనక తెలిదు.

ఇప్పుడు అర్జమైందా మార్కులు ఎలా వేసుకొవాలో. డబ్బు అనగానే తారలు సంపాదించిన ఆస్తులుంటే మార్యం స్వాధిన్నేన చెక్టం జాగృకమైనట్లు కాదు. స్వంతంగా సంపాదించుకోవాలి. ఈ సాధన అంతా వ్యక్తిగక సాధన. ఇతరుల ద్వారా వచ్చేదేం కాదు. ఇతరులివైన మార్లు మార్లు వేస్తున్నాడన్నమాట - అనాహర చక్రంలో ఉన్నారు. అందే వేషాలేస్తున్నారు. ఇది ఒక అన్యానముగా మీరు సందోజు అంతాటు చేసుకొండి. ఇవాళ ఏ చక్రం బాగృతమై ఉంది అని పరస్సరం మాల్గాడుకోవాలి. కొంచెం ఆ చక్రాల భాష వారుకలోకి రావాలి. అబ్లా చక్రం బాగృతమైత గురువు యొక్క కొమ్యాలు. వార్యకి సొంతంగా ఏ ఆలోచనా ఉండదు. గురువు ఏది బెదితే అది చేస్తారు. ఉద్యా శ్రీసామకర్మ అచార్య. ఇక్తీసాయి. వాళ్ళ పదు చక్రాలు వారి గురువు యొక్క నియం రతంలోకి వెళ్ళిమ్యాయాయి.

మగ స్రాపిన ఋఘలు చెప్పిన చక్రాలు, విదేశియులు వెప్పినటువంటి గుందులు అన్ని చెక పరిసర సొంతంలో ఉన్నాయి. లేదా ఎక్కడవుంది అంటే - మనం చక్రము అంటే వాక్షేమంటున్నారు గుంది అంటున్నారు. ప్రాపెట్టుకుండి అంటే మగము స్రాపెమ్ములు కోశంలో మండి అంటున్నారు. స్రాపెమ్ములు కోశంలో మండాదరము ఎక్కడుందని మనం చెప్పేన్నామో వాడ్ల కోరిక శరీరంలో 'కెకెక్స్' ఉందని అంటున్నారు. ఎక్కడుందని మనం చెప్పేన్నామే వాడ్ల కోరిక శరీరంలో 'కెకెక్స్' ఉందని అంటున్నారు. ఎక్కడు మనం స్వాధిస్తాన చక్షం ఉందంటున్నామి. వాడ్ల ఆక్కడ 'శాక్షల్ ఉందని చెప్పన్నారు. అన్నించికంటే లాలా ముఖ్యమైనది ఏమిటంటే. ఏ చక్రాలు మాగ్రతమై ఉన్నాయో ఆ చక్రాలకి సంబంధించిన గ్రండుల యొక్క స్థానాలను మాత్రమే మనం కనిపెట్టగరిగాము. ఈ పాయింటిని చాలా వాగ్రత్తగా అర్థం చేసుకోండి.

ఏ గ్రంథుల నుండి విరుదలయ్యే స్థానాలు మనకు రెలియని. ఆ ద్వాలు మనకు కాగ్యరమై లేవు. ఇవురు వైద్యులు పట్టకున్న స్థానాలు ఎందుకు వెట్మకోగ రిగారంటే ట్రేన్మితం మనవ జారికి ఆ ద్వాలు మార్గవేమి ఉన్నాయి. నగటు మనవ జాతి ఆ రెక్ట విద్యను ఎంత తొందరగా నేర్చుకోగలిగితే అన్ని వ్యాలం నగటు మనవ జాతి ఆ రెక్ట విద్యను ఎంత తొందరగా నేర్చుకోగలిగితే అన్ని చక్రాలని అంత తొందరగా అభివృద్ధి చెయ్యగలుగుతాము. ఇంకొచాన్ని మనం ఆర్ధం చేసు కొంటున్నాము. గ్రంథులు నవ్వంగా వని చేయటం కానీ అవసవ్యంగా వని చేయటం కానీ ర్వాలు మేక్క స్టల్ మీద ఆధారపది ఉండుం.

గ్రంధి నవ్యంగా పని చేస్తుందే - ఆ భక్రం సవ్యంగా పనిచేస్తుందని అర్ధం. గ్రంధి నరిగా పని చేయకపోవే ఆ భక్రం సవ్యంగా పని చేయడం లేదని అర్ధం. గ్రంధి వోవర్ యాక్టిప్ అయిందమకొండి - చక్రం కూడా వోవర్ యాక్టిప్ అయిందని. అందర్ యాక్టిప్ అయిందంటే చక్రం తక్కువగా పని చేస్తుందని అర్ధం. ఈ ద్వక్తయలన్నీ చేన్ని బట్టి చెత్తున్నాము. స్టోపాన్ని బట్టి చెత్తున్నాము. స్టోపము ఎక్కువగా డ్రవిస్తే వోపర్ యాక్టివిటీ over-activity). తక్కువగా గ్రవిస్తే అందర్ యాక్టివిటీ (under activity)

ఇక్కడ మనం గుర్తించవలసినదేంటంటే ఈ ఎక్కువ తక్కువ అవేది పగటు మానవ బాత్ స్థాయిలో చిప్తున్నారు. సగటు మనిషిలో అన్ని చక్రాలు అంటే ఏడు చక్రాలు బాగృతమైనవార్డు ఎవరూ లేరు. రెండ్, మూలో బాగృతమైనవార్డు ఉన్నారు. వార్ల యొక్క ప్రావాల యొక్క విలువలని తీసుకొని మీరు అది సరైనదంటున్నారు. కాని అది సరి కాదు. ఎందుకని ఆది తప్పు అంటున్నానందే - మన దక్రాలలో చాలా దక్రాలు సక్రియంగా లేవు: సల్ యాక్టివ్౫ా పున్నాయేమో. అందుచేత మన బాధ్యత ఏమిటందే (ఈ చేతనత్వ ఏజ్పానము నేర్చుకుంటున్న వారు) మనలో ఏ దక్రాలు జాగృతంగా ఉన్నాయో చూసు కుంటూ, ఫౌర్రి జాగృతావస్థలో ఉన్నప్వడు అవి ఎలా పని చేస్తియో తెలుసుకోవాలి.

ఒక యోగిలో అవి ఎలా పని చేస్తాయో లెలియాలి, ఇవన్నీ కూడా అద్భురంగా మానవ హాతికి అందించిన ఏకైక వ్యక్తి 'లాహిరి మహాశయం.' ఈ ద్యకాల గురించి పూర్తిగా చెప్పాడు. పరిపూర్తమూ చేటే చక్క విద్యమ గురించి చెప్పిన మహానుహువుడు 'లాహిరి మహాశయం.' అయన మన గురు పరంపరలో ఒకరు కనుక ఆయనను మనం అదగవచ్చు! గురుదేవా ఇది మాకు కాస్త చెప్పుండి' అని, కానీ ఎప్పుడు? అయన చెప్పినవచ్చీ అర్ధం చేసుకొని మనం సాధన మొదలెట్టినప్పుడు, గురువు మనల్ని వెరుక్యుంటూ మన దగ్గరికి వస్తారు. అందుచేత ఆధ్యాక్ర్మిక జగిత్తులో మీరు గురువు దగ్గరకు వెళ్ళాలనే మాత్తల్వాన్ని ఇంక వదలేయుంది.

ఎప్పుడు కూడా పలానా వాడు నా గురువు అని చెప్పకండి. మీరు ఏం చెయ్యాలి - వాట్ల చెప్పిన ఎధానాన్ని అనుసరించండి. మీరెప్పిజైరే గురువు చెప్పిన సాధనా ఎధానాలను ఆచరించటం మొదలెదకారో, అప్పుడు గురువే వెతుక్కుంటూ వచ్చి తరువాతది చెప్పిడు. గురువు చెప్పటానికి మీ దగ్గరికి రాలేదు అంటే అర్థం ఏమిటి - ఇంకా మీరు ఆయన చెప్పినది చెయ్యలేదని. కనుక విరాశపడకుందా. ఇంకాప్త మీ సాధనను తీర్లవతం చేసు కోవాలి. ఆది మీరు ముందు ప్రపంచానికి అందచేయుంది, లేకపోలే ఈ గురువుల పరంపర ఉన్నా. మానవకాలి వారినుంచి ఈ జ్ఞానము పొందలేకపోతుంది. ఎవరికి ఏమీ రెలియటం లేదు.

అందుదేర లాహిరి మహాశయుని మీరు దింపుకురాగలగాలి. ఆయన సాధన ఏంటో మీకు తెలియాలి. ఆయన సాధననే " సమర్ల సధ్యరు సృర్తు" ధ్యానమనే పేరులో నేర్చించాను. అంలేకాని ఆది క్రోక్తడేం కాదు. ఆ సాధనా విధానము మొత్తం లాహిరి మహాశయ సాధనా విధానమే - ఏమి తేదా లేదు. ఇంకా లెప్పదలుచుకుంటే లాహిరి మహాశయ సాధన విధానాన్ని మెరుగు పెట్టి చెప్పాను. అందుచేత మీరు ఎవరూ దయచేసి గురువును వెరుక్కోకండి. గురువే మీ దగ్గరకు వస్తాడు. మనం ఏం చెయ్యగలం? కలిసి పని చెయ్యగలం. కలసి పని చేస్తున్నప్పుడు మాత్రమే గురువులు వస్తారు. సాముహికంగా చేసినప్పడు మాత్రమే గురువులు వస్తారు. అందుచేత మీరు ఎంత పెద్ద సముహం అయితే, అంత పెద్ద గురువు మీ దగ్గరకు వచ్చే అవకాశం ఉంది. ఎవరి దగ్గరకి? మీ దగ్గరకి. వ్యక్తిగతంగా ఒక వ్యక్తి దగ్గరకు వస్తారు అనే భ్రమను కూడా మరచిపొంది.

The condition of the glands and their super-activity or sub-normality, and their right or wrong functioning may be determined by the state of these centers.

్ గ్రంధుల స్ట్రికిని చూసి చక్రాలేస్టికిలో ఉన్నాయో మనం పట్టుకోగలం. చక్రాలని మనం చూడలేము కానీ, మన గ్రంధుల యొక్క పరిస్థికి చూస్తే, ఏ చక్రం డెబ్బరిందో అర్హమైపోకుంది.

ఉదా:- దయాబిటీస్ ఉంది. ఏ చిత్రం బెబ్బరించన్నమాట? మణిపూరక చత్రం దెబ్బరిందీ అని అర్థం అయిపోతుంది కదా! రివర్సుగా పట్టుకోగలం మనం. మనకు దివ్య దృష్టులేం లేవు, ఆ చక్రాన్ని చూసే యోగ్యత ప్రస్తుతం లేదు. కాని ఈ విద్యను అఖ్యాసం బెయ్యుటం వలన మనకు ఏం అర్హమోతుందంటే ఏ గ్రంధి సరిగా లేదో ఆ చక్రం సరిగా పని బెయ్యుటం లేదు అని.

పిల్లలు పుట్టటం లేదు. ఏ చక్రం దెబ్బతింది? స్వాధిఫ్టానం లేక మూలాధారం లేక రెండూ దెబ్బతిని ఉంటాయి. వాటిని సరిచేసుకునే విధానాం శ్రీదత్పైత్రయ షట్బక స్పోత్రములో ఉంది. ఆ ఆరతి విధానంలో చాలా బాగా చెప్పాడు. అది నేర్చుకోవటం "పెద్ద కష్టం కాదు. ఈ విధానం మనం నేర్చుకోవటం వల్ల కేవలము శబ్దములు ఉపయోగించుకొని చక్రాలను మనం ఎలా ఉపయోగించుకోగ లము అనేది తెలుస్తుంది.

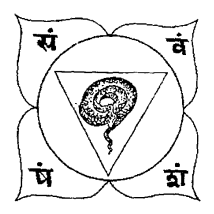
వ.క, ష, స అనే అక్షరాలు మూలాధారానికి సంబంధించినవి అని తెలుసుగదా! అందువేత ఇలాగ ఏ చక్రానికి, ఏ దళానికి, ఏ ఏ అక్షరాలు ఉపయోగించి, ఏది ఏ విధంగా చెయ్యూలసిదీ, తక్సులుంధమైనటువంటి (గందుల ప్రావాల బట్టి తెలుస్తాయి. ఏ (గంది సరిగ్గా పని చెయ్యదం లేదో కూడా తెలుస్వంది. దయాబిటీస్ తీసుకొంది. దయాబిటీస్ తగ్గిందుకోవాలంటే మదోహ్హారకంలో ఏ అక్షరాలు ఉపయోగిందుకోవాలో తెలియాలి. అక్కద పది అక్షరాలున్నాయి. కనీసం పది రకాల దయాబిటీస్లలున్నాయని శెలుసుకోవచ్చు. ఏ దళంలో, ఏ ఆక్షరాన్ని ఎలా ఉపయోగించుకోవాలో తెలుసుకొనే విద్యను వెంటనీ అభ్యాసంలో `పెట్మకోవడ్ను, ఆది `పెద్ద లాథం. కానీ అభ్యాసంలో మీరు ఒక దక్షం మీద ఎక్కువ ఎక్కాగతుంచారనుకొండి, అది అతిగా డ్రియవంరమైపోయిందనుకోండి. దాంలో వచ్చే బాధలు మనకు వస్తాయి. కనుక అవేపి మనం చెయ్యవద్దు. కానీ ఈ గ్రంధి వ్యవస్థ యొక్క తాక్పర్యాన్ని కనుక మనం ఆర్థం చేసుకోగలిగితే మనలో ఏ చక్షంలో లోటు ఉందో మనకు ఆర్థం అవుతుంది.



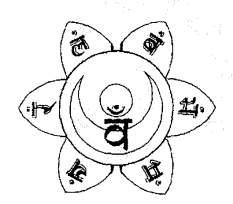
తొమ్హిదవ అధ్యాయము

# చ్రక్రములు, వాటి దళముల మీదున్న అక్షరములు శ్రీ దత్తాత్రేయ షట్చ్రక స్త్రోత్రము

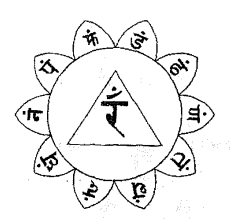
మూలాధారే వారిజ పత్రే స చతుమ్మే వం, శం, షం, సం వర్ణ విశాలై: సువీశాలై: । రక్షం వర్ణం శ్రీగణనాధం భగవంతం దత్వాతేయం శ్రీ గురు మూర్తిం డ్రణతోస్మ్ 🛭



స్వాధిష్ఠానే షడ్దళ పख్రే తనులింగే బాలాంతావత్ వర్ణ విశాలైః సువిశాలైః। పీతం వర్ణం వాక్పతి రూపం ద్రుహిణం తం దత్తాత్రేయం శ్రీ గురు మూర్తిం ప్రణతోస్మి 🛚 (బాలాంతావత్--బ,భ,మ,య,ర,ల)

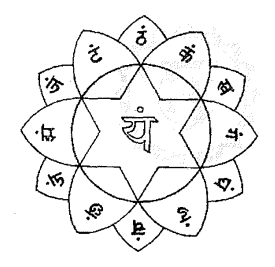


నాభీ పత్రే పద్మదళాంతే డఫవస్లే 3. లక్ష్మీ కాంతం గరుడారూఢం నరవీరం। నీలంవర్ణం నిర్గుణరూపం నిగమాఖ్యం దత్వాతేయం శ్రీ గురు మూర్తిం ప్రణతోస్మి။ (డఫవర్లే --డ,ఢ,ణ,త,ధ,ద,ధ,న,ప,ఫ)



హృత్ పద్మాంతే ద్వాదశ పత్రే కఠవర్లే శంభుం శేషం హంసవిశేషం శమయంతం। సర్గ స్టిత్యంతం కుర్వంతం శివకాంతిం దత్వాతేయం శ్రీ గురు మూర్తిం ప్రణతోస్మి ॥ (కఠవర్ణే -- క,ఖ,గ,ఘ,జ,చ,ఛ,జ,ఝ,ఞ,ట.ఠ)

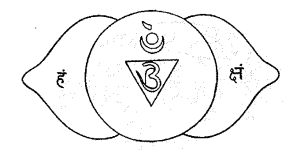
ఈంచంఈ చ్రొక్క-ద్రకర్కింటా ఈంచంతా



5. చక్రస్థానే చక్రవిశుద్ధే కుసుమాంతే చంద్రాకారే షోడశ పడ్రే స్వరవర్దే ၊ మాయా ధీశం జీవ శివంతం నిజమూర్తిం దత్పాతేయం శ్రీ గురు మూర్తిం మ్రణతోన్మి॥ (స్వరవర్దే--అ,ఆ,ఇ,ఈ,ఉ,ఊ, ఋ,ౠ,ఎ, ఏ,ఐ, ఒ,ఓ,ఔ, అం,ఱః)



6. ఆజ్ఞాచక్ర భృకుటిస్థానే ద్వి దళాంతే హం, క్లం బీజం జ్ఞాననిధిం తం గురుమూర్తిం ! విద్యుద్వర్ణం జ్ఞానమయంతం నిటలాక్షం దత్మాతేయం శ్రీ గురు మూర్తిం ప్రణతోస్మి ॥



Chakra 6: Ajna

7. మూర్చిస్తానే వారిజ ప్రత్ శశి బీజే శుభ్రం వర్దం పద్మ సహద్రం సువిశాలం । హం బీజాఖ్యం వర్దం సహద్రం తురియాంతం దత్పెతేయం శ్రీ గురు మూర్తిం ద్రణతోన్మ ॥



 శాంతాకారం శేషశయనం సురవంద్యం కాంతానాధం కోమలగాత్రం కమాలాక్షం । చింతారత్నం చిద్దన పూర్ణం ద్విజరాజం దత్పతేయం శ్రీ గురు మూర్తిం ట్రణతోస్మి ॥

9. బ్రహ్మానందం బ్రహ్మాముకుందం భగవంతం సత్యం జ్ఞానం సత్యమనంతం భవరూపం । పూర్ణ బ్రహ్మానందమయం తం గురుమూర్తిం దత్రాత్రేయం శ్రీ గురు మూర్తిం బ్రణతోన్మి ॥



The state of the centers, then, is dependent upon the type and quality of soul force vibrating through them.

అంచే ఇందాక నేను చెప్పాను కదా! జన్మ జన్మల బట్టి ఎప్పుడో కొన్ని కోట్ల సంవత్సరాల క్రిందట ఈ జీవాత్మలు. పరిణామక్రమంలో మానవ శరీర ధారులం అవ్వాలి అని నిర్ణయించుకున్నాయి. ఇది తెలుసుకోవాలంటే ఒకే ఒక పుస్తకం దీన్ని గురించి స్పష్టంగా చెప్పంది. అది Lead beater, Annic Besant డ్రాసిన 'Man, whence how and whither', దీన్ని ఖచ్చితంగా చదవంది. చాలా తేలిగా అర్గమవుతుంది. ఇది థియోసాఫికల్ సంస్థ సాహిత్యంలో దొరుకుతుంది.

జీవాత్క్రప్రతిజన్మలో ఎక్కడుంటుంది? హృదయంలో ఉంటుంది. తనక్కావలసిన శక్తినది సంపాయించుకొని వస్తుంది. దాన్నే " లైఫ్ ఫౌర్స్ " అంటాం.

The state of the centers, then, is dependent upon the type and quality of soul force vibrating through them. ఈ " విజేటింగ్ సాల్ ఫోర్స్" సహస్రారం ద్వారా, ఆజ్ఞ చక్రం ద్వారా క్రిందసున్న ఇదు చక్రాలకి తన ప్రాణశక్తిని పంపిస్తూ ఉంటుంది. ఈ ప్రాణశక్తి మొట్ల మొదట (కిందనున) మూడు చక్రాలనీ (కియావంతం చేస్తుంది. మూలాధారము, స్వాధిష్టానము, మణిపూరకము ఈ మూడు చక్రాలు బ్రస్తుతము స్వకీయంగా ఉన్నాయి.

This center, instinctual brain (మబ్రహీరక జ్వరం) is the seat of the lower psychie sentient life both in man and in the animal, and is often referred to as the instinctual brain. Instinctual brain (మణిపూరక చక్రం) మన అధీనంలో ఉందదు. అంటే ఏమిటి? ఆకలేస్తే తినాలనిపిస్తుంది. కోపం వస్తే కొటా ్టలనిపిస్తుంది. దాహం వేస్తే మంచినీళ్లు త్రాగాలనిపిస్తుంది. ఈ మణిపూరక చక్రాన్ని ఉత్తేజ పరచటానికి 'ద్రాం' వీజాక్రరాన్ని ఉపయోగించి ''నాభిదర్శన ప్రక్రియ'' ను సాధనను చెప్పాను. ఆ నాభి చర్చన శ్రీయలో మీరు ఆ వాభిని చూస్తువుంటే మెల్లిమెల్లిగా instinct అంటే అలవాట్లకు జానిసలు కారు. మీకున్న ఏ అలవాట్లను మీరు పోగొట్టుకోదలచుకున్నా కూడా ఈ నాభి క్రియని చెయ్యంది.

సాధన చేయు విధానం:- పర్యాసనంలో కూర్చుని శరస్సుని వంది నాభి చక్రమును దర్శిస్తు, 'ఓం డ్రాం' అనే మంత్రమును 100 సార్లు చెయ్యారి. తరువాత మెదను వెనక్కి వంది బావనాత్మకంగా మణిపూరకాన్ని చూస్తూ అదే మంత్రమును 25 సార్లు జపించారి. కానీ దీనిని 3 పర్యాయముల కంటే ఎక్కువసార్లు చెయ్యవద్దు. ఒకేసారి చేసుకోవద్చు లేక 3 సార్లుగా చేసుకోవద్చు. ఇక్కద 100, 25 అనే లెక్క దాలా ముఖ్యం.

ఇది కాకుండా మహా ముద్ర అని ఒక ముద్ర ఉన్నది. మహాముద్ర అంటే ఒక కాలు చాపుతాం. ఒకకాలు మడిచి ఉంచుతాం. గాలి వదుల్తూ శిరస్సు వంచి చాపి ఉంచిన కాలు యొక్క మోకాలికి నుదురును ఆనిస్తాం. ఇలా ఎడమ కాలిలో ఒకసారి కుడి కాలులో ఒకసారి చేస్తుం

ముడ్ర అంటే అర్ధం ఏమిటి? ఆ ముడ్రని వేస్తే మీ మానసిక స్టిలి మారాలి అందుచేత ఇది వేసేముందు 'తాడన క్రియ' అని ఒక క్రియ చేసి, ఖేనరీ ముడ్రలో ఉందాల్ని వస్తుంది. ఇలాంటి ముడ్రలు ఉన్నాయని, వాటి వల్ల ఫలానా ఫలితాలు వస్తాయని శెలిస్తే. నర్వుకొవలానికి అడుతుని శిలిస్తే. నర్వుకొవలానికి అడుతుని శిలిస్తే. నర్వుకొవలానికి అడుతుని అడిగకపోతే ఎవరూ, ఎవర్మి. ఏమీ అడగరు. అడగకపోతే ఎవరికి మహాఎడ్య ఉన్నదని శెలియకపోతే ఎవరూ, ఎవర్మి. ఏమీ అడగరు. అదగకపోతే ఎవరికివాడు చాలా గొప్ప గురువులైపోయాను అనే భమలో ఉంటాడు. అనలైన గురువుల స్వేయని మనం ఊహిందలేం. ఇవ్త ముమల బాహ్యా ద్రకటీకరణ ' అనే వువ్రకం చదివితే ఎంత గొప్ప వ్యక్తులు మనకి శెలియకుండా మన మధ్య తిరుగుతూ ఉన్నారో తెలువుంది.

అందువేత ఏమేమి చెప్పాలి మీరు? ఖేచరీ ముద్ర గురించి చెప్పాలి. ఖేచరీ ముద్ర నుంచి సమావ్యమం శ్వాన స్థిరమవ్వటం గురించి చెప్పాలి. ఆ స్ట్రితిలో ఇది చేస్తే మహా ముద్ర అవుతుంది. లేపత్తి అననం అవుతుంది. ముద్ర అనేది ఒక మాననిక స్ట్రితి అని అర్థమోలోంది కదా! అందుచేత మహా ముద్ర - హాల్మిక్రయకి catalyst. ఈ నాల్మిక్రయ మర్పులు చల్ల ఏమోరుండంటే - మీలో ఉన్న బలసావమైన అంవాట్లను పాగొట్టుకో గలుగుతారు, కానీ ఎప్పుడు? పోగొట్టుకోనలునికి మీరు ప్రయత్నంటే చేస్తే. సీ యొక్క ప్రయ స్టానికి మీరు ప్రయత్నంటే చేస్తే. సీ యొక్క ప్రయ స్టానికి ఇది సహకరస్వంది. ప్రయత్నానికి పోకుండా ఉంటే నిస్టు పోతారంతే. అందుచేత మానవ ప్రయత్నానికి మించిందేదీ లేదని గుర్వందుకోంది.

The 'navel' represents the solar plexus, perhaps the most important plexus of the sympathetic system.

నరాలలో సింఫతిటిక్ సిస్టమ్. పారా సింఫతిటిక్ సిస్టమ్ అని ఉంటాయి. ఈ నాలార్ పైక్రెస్ సింఫతిటిక్ నెర్వస్ సిస్టమ్న్ నియంత్రిస్తుంది.

It controls the digestive tract, and sends its branches to liver, spleen, stomach, as well as to alimentary canal and generative organs.

ఒక విధంగా ఏంటీ అంటే పంచముఖీ గాయత్రి ఈ స్వరూపాన్ని లెలియదేస్తుంది. ఇక్కదే ఆ దేవి యొక్క దర్శనం అవుతుంది. పంచముఖీ గాయత్రి దర్శనం నాలి చక్రం దగ్గర అవుతుంది. కానీ ఈ సోలార్ ప్లెక్సెస్ జటు హృదయానికి సంబంధింది ఉంటుంది, అటు ఊరిలిత్వలకు పంబంధించి ఉంటుంది. ఒక విధంగా చెప్పాలంటే ఈ సోలార్ హైక్సెస్ థస్ముతం మన మక్తిప్పం. చాలామంది చాలా చోల్ల కొన్ని పుష్టేకాలలో ఏం రాశారంటే ఆకరే లేకపోతే తాజ్మమహాల్ నిర్మాణమే జరిగివుందేది కాదు అని. అంటే తాజ్మమహాల్ నిర్మాణమే జరిగివుందేది కాదు అని. అంటే తాజ్మమహాల్ నిర్మాణమే జరిగివుందేదేకి కాదు అని. అంటే తాజ్మమహాల్ నిర్మాణమే కారు. కారం. కోట్ అవేది కబుర్మ మాత్రమే. ఎక్కువమంది వార్ల క్షానమును దేవికి ఉపయోగించుకుంటారు. కదుపు నింపు కొనకమానికి. దబ్బు ఎందుకు కావాలి అంటే తెండి కోసం. ఆకరే లేకపోతే మనం ఎన్ని పనులు మానేస్తామో. we have our own doubts.

మనమందరము ప్రస్తుతం దేనిమీద కేం.ద్రీకృఠమైవున్నాము. మణిపూరక చ్వకం మీద కెం.ద్రీకృతమై ఉన్నామన్నమాట. కానీ మణిపూరక చ్వకం మీద కెం.ద్రీకృరం చేస్తే చాలా బావుంటుంది అన్నారు కనుక, చాలా మంచిది కనుక, మీరు దానిమీద ధ్యావం చేస్తారేమో -responds with dangerous facility to thought మణిపూరకము చ్యకం మీద ఆలోచనల చ్రభావం చాలా సులభంగా పరుతుంది.

Concentration on it, often rashly undertaken, is apt to result in a peculiarly intractable form of nervous disease.

ఎందుకంటే వాని మీద దృష్టి పెట్టిన తర్వాత. అది కొంటెం అలికి వెళ్తే. ఇంక నివారణ కానటువంటి నాది మండలానికి సంబంధించిన అద్భుతమైన రోగాలు దస్వాయి.

110

అందుచేత ఏదీ అతిగా చెయ్యకూడదు. ఇందాకనే చెప్పాను కదా. (దాం సాధనని 3 సార్థకంటే ಎಳ್ಳುವ ಪಿಯ್ಯಾತಂದಿ.)

Emotions set up in it violent disturbances, and the feeling of nausea, which often follows an emotional shock, is due to its excited action

కొన్ని కొన్ని సార్లు వాంతులు అవటం రోగం కాకపోవచ్చు, మణిపూరక చక్రం యొక్క అత్యధిక జాగ్శతం వలన కూడా మీకు వాంతులు కావచ్చు. నాడీ మండల వ్యవస్థ దెబ్బతినవచ్చు. అందుబేత నాడీ మండల వ్యవస్థ బాగుపడేవరకు మీరు ఏం చేస్తారు అంటే ఏమీ చెయ్యకుండా ఉండండి. ఎందుచేత? నాడులు దెబ్బరిన్నప్పుడు ఆ నాడీ మండల వ్యవస్థ స్టిరపడేవరకూ మీరు ఓపికపట్టారి. ఇక్కడ మనం చేసే తప్పులు చెప్తన్నాడు. మనకాబ్బె అనేక రకాలైన వాంతులు- ముఖ్యంగా మార్నింగ్ సిక్వెస్ అని గర్భిణి స్ట్రీలకి వస్తూంటుంది. నాకు తెలిసినంతవరకూ దానికి మందు లేదు. ఎందుకంటే అక్కడ మణిపూరక చ్వకం సక్రియం అయివుంటుంది. గర్భిణి ట్రీలకి మణిపూరకం క్రియావంలమై. నాడీమండల వ్యవస్థ అత్యధికంగా సక్రియమయినందు వలన వాంతులు వస్తాయి. Man functions today through these three centers for the most part.

ఆ మూడు కేంద్రాలు.ఏవి? మూలాధారము, స్వాధిష్ఠానం, మణిపూరకం.

మన భౌతిక జీవితంలో ఆహార, న్కిద, భయ, మైధునం అనే ఈ నాలుగు క్రియలూ కూడా మూలాధార, స్వాధిష్ఠాన, మణిపూరక చ్యకాల ద్వారా జరుగుతూ ఉంటాయి.

As is his evolution proceeds, the self or soul becomes more and more active and dominant in man and in his corporeal existence మెల్లిమెల్లిగా హృదయంలో ఉన్నటువంటి జీవన శక్రి; హృదయంలో ఉన్న జీవాత్మ, ్రకిందనున్న చక్రాల మీద తన స్థ్రుభావం చూపించటం మొదలెడతుంది.

అందుచేత క్రందనున్న మూలాధార, స్వాధిష్ఠాన, మణిపూరక చ్యకాల నుంచి మీ యొక్క శక్తి ఎక్కడికెళ్ళాలి? అనాహత, విశుద్ధి. ఆఞా చ్యకాల దగ్గరికి వెళ్ళాలి. ఇక్కడ ఎనిమిది రకాలైనటువంటి సిద్యీలు మీకందరికి లభిస్తాయి. కొన్ని ఇప్పటికే మీలా సక్రియంగా ఉన్నాయి. వచ్చిన గొడపేంటీ అంటే అందరికి అవి ఉన్నాయి కసుక, మనకి

నచ్చటం లేదు. అందరికంటే మనకి కొంచెం ఎక్కువుండాలి. అణిమ, మహిమ, గరిమ, లఘిమ, ప్రాప్తి, ప్రాకామ్య, ఈశిత్వ, వశిత్వమనే ఈ ఎనిమిద్ రకాలైన సిద్దులలో, ఎన్స్ కొన్ని సిద్యలు అందరికీ ఉన్నాయి. దానిగురించి మనం పెద్ద చింతించఖర్లేదు కానీ, చివరికి అన్నీ మాట్లాడుకున్నాక మనకి మూడు ముఖ్యమైన సూత్రాలు దొరికాయి.

మొదటిదేంటి అంటే మామూలు మనుష్యులు, ఆధ్యాత్మిక విద్యలో ఆసక్తి లేనివాళ్ళు, వాళ్ళు వేదాంతులైనా, రాజకీయ నాయకులైనా, శాస్త్రవేత్తలైనా, ఎంత గొప్పవాళ్ళయినా As a man's glands and nervous system, so is he మనిషి యొక్క గ్రంధులు, నాడీ వ్యవస్థ ఎలావున్నదో వాడు అలాగే జీవిస్తాడు. ఇది మొదటి సూత్రం. ఇందులో వాడి స్ట్రమేయం ఏమీ లేదు. స్ట్రకృతి వాడ్ని ఎలా వుంచిందో అలా ఉంటాడు.

రెండవదేంటి? As a man's centers are, so is he మనిషి యొక్క చ్యకాలు ఎలా ఉన్నాయో వాడు అలావున్నాడు. అది మనకి వర్తిస్తుంది. మనకి చ్వకాల భాష కొంచెం తెలును. ఇప్పటికే మీరు మొదలుపెట్టే ఉంటారు. మీరు మనుష్యులని ఎలా పిలుచుకుంటారు- మూలాధారం వాడిలో ఎక్కువగా ఉందా, స్వాధిష్ఠానం ఎక్కువగా ఉందా..... అని మీరు ఆ భాష ఎప్పడైలే అలవాటు చేసుకున్నారో మీరు రెండవ శేణి ్రకిందకొస్తారు. మీకు చ్యకాల మీద దృష్టి రావటం మొదలెదుతుంది.

3. The glands and neuroses as well as the centers are conditioned by the control or lackof control exerted by the soul.

#### పదవ అధ్యాయము

## చ్రకముల శక్తి ద్వారా గ్రంధులను ప్రభావితం చేసుకొనుట

ఆత్మ యొక్క ప్రభావంలో మీరు ఎంత ఉన్నారు అన్న దాన్నిబబ్టే మీయొక్క భవీతవ్యత నిర్ణయించబడుతుంది. అందుచేత

- 1. ప్రాకృతికంగా జీవించేవార్పు.
- 2. చక్రాలు ఉన్నాయి అని తెలుసుకొని దాని గురించి అర్థం చేసుకొనే వార్పు.
- చక్రాలను ఉపయోగించుకొనేటటువంటి ఆత్మబ్దానం కలిగిన వ్యక్తులు.

మూడు రకాలైనటువంటి వ్యక్తుల గురించి చెప్పు. ఇపస్పి సాధించటానికి ఏకైక మార్గము ఏంటి అంటే, వతంజరి యొక్క అష్టింగ యోగము. ఆయన యమ, నియమ, ఆసన, ప్రాణాయమ, ప్రజ్యాహర, ధారణ, ర్వాని, సమాధుల గురించి అంతా చెప్పకుంటూ వచ్చారు. మనం వాటి గురించి చర్చ చేయుఖ్ణార్లు. ఆశ్వక్షకి, చక్రాలను ఉపయోగించుకుని మనిషిని పూర్ణత్వం వైపుకి తీనికెళ్ళటానికి కావలసినటువంటి ఏకైక విధానము ఏంటంటే- 'పేతలజరి యోగ స్కుతాలు''.

ఇదంతా ఎందుకు చదువుకున్నామంబే పదార్భనికి, సూక్ష్మ పదార్ధనికి మధ్యమన్న సంబంధం తెలుసుకోవటానికి. ఇంత వరకు ఏం చెప్పకున్నామంబే, పదార్ధము శక్తి యొక్క సునీభవించిన రూపము అని. శక్తి పదార్ధము యొక్క ఆరి సూక్ష్మ రూపము. అందుచేత పదార్ధము యొక్క సూక్ష్మ రూపానికి వెత్తువుంబే మనకి ఏ విధమైన ఫలితాలు వస్తాయి అని చెహ్హే, పట్బక్రాల వివరణ ఇచ్చాము.

1. మూలాధారం - పృద్వి - వానన:- పృద్వీ తల్వాన్ని కనుక నువ్వు అవగాహన చేసుకుందే, నీ యొక్క స్టుగుత్తానికి మెరుగుతుంది. భగవద్దీతలో ఏకాదశాధ్యాయంలో 'దివ్వగంధాను లేపనం' అంటాడు. గందం అంటే ఏంటి? లేపనం- అంటే పూఠ - ఆ వాసనలు మన శరీరాన్ని నిర్మిస్థాయి. అందువేత ఒక మనిషి దగ్గర కొన్నువుందే ఆ మనిషి యొక్క స్వహిహన్స్ గుంపుత్రు ఎలా చెప్పగలుగుతారంటే ఈ దివ్మగుంధం వల్ల. వాడి శరీరం నుంచి ఒక విశేషమైన గందం వస్తుంది. కుక్కలు ఈ వాసనని ఎక్కువ పరికట్ట గలుగుతాయి. అందుచేలే కుక్కలకి time sense ఉంది: స్థూణశక్తి ఉంది కనుక, గురువుల యొక్క చేతనత్వానికి చాలా దగ్గరగా, వాహకంగా పనిచేస్తాయి. ముఖ్యంగా దత్తావతారం దగ్గర.

పృశ్వీకత్వం మనలో ఎప్పరు జాగృకమైతే అప్పడు వాసనలు తెలుస్తాయి. వాసనలు తెలుస్తాయి అంటే ఎంటీ? మన దగ్గరికి వచ్చిన వాడు ఏ కొరికలలో వచ్చారు అనేది చాలా సృప్తింగా అర్థమోతుంది. ముఖ్యంగా నాయకులలో ఈ లక్షణం చాలా జాగా ఉంటుంది. అందుచేకనే వాళ్ళకు మూలాధారం జాగృకమైపుంటుంది అంటాం. వాసనలు తెలికపోతే వాడు నాయకుడు కాలేడు. వాడు తెలుసుకొని అది చేస్తాడో, ఫ్యాన్విస్ సుక్బకం వల్ల అది వస్తుందో, అది చేరే విషయం. కానీ వాళ్ళు వాసనలను మాత్రం చాలా జాగా పట్టేయగలరు.

2. స్వాధిష్ఠానం- జలం - రుచి: ద్రజల రుది ఎవడైతే పట్టకుంటాదో వాడు డబ్బు బాగా నంపాదించుకోగలుగుతాడు కదా. వ్యాపారం దేనిమీద చేయాలి అదేదానిమీద జపాన్ నుంచి అధ్రికాకి చెప్పల కంపెనీ వాళ్ళు ఒకళ్ళు వెర్చారు. అనికారా నుంచి అర్దికా చెప్పల కంపెనీ వెళ్ళారట. అమెరికా వాళ్ళు రిపార్య రావారుల. ఏమని? అధికావాళ్ళు ఎవరు చెప్పలు వేసుకోరు అందుచేత ఇక్కడ చెప్పల కంపెనీ పెడితే ఫ్లాప్ అవుతుంది అని. జపాను వాళ్ళు 'ఇక్కడ ఎవ్వరూ చెప్పులు వేసుకోరు. అందుచేత ఇక్కడ ఇప్పులు మేసుకోరు. అందుచేత ఇక్కడ ఇచ్చితంగా మనం పట్టవచ్చు. కానీ ముందు వాళ్ళకు చెప్పలు మీద రుది కలగచేయూలి' అని రాకారు. ఈ జలతత్వము యొక్క నియంత్రణని, రుది ద్వారా మనం అర్ధం చేసు కోగులుగుతాం. ఆదే దన సంపాదనకి కారణం.

- 3. మణిపూరకం అగ్ని ఆకృతి మరియు ఆకారం:- మనం చ్రస్తుకం ఉన్న జీవిక విధానం శాస్త్రవేత్తల మీదే అధారపడి ఉంది కదా! మన సమాజం యొక్క ఆకృతి. మనం జీవించే విధానం యొక్క రూపురేఖలు, శాస్త్రవేత్తల మీదే కదా ఆధారపడి ఉన్నాయి. రూపం అనేది మణిపూరక చక్రానికి - అగ్నికత్వానికి సంబంధించినది. అందుచేత ఆకృతి దేనిమీద ఆధారపడి ఉందని చేస్తుకున్నాం? ఆగ్ని మీద. వైజ్మానికులు దీనివల్లే తయారాలారు.
- 4. అనాహతం- వాయువు- స్పర్ప నెటులు తెరమీద జీవిస్తాంటే మనల్ని ఇక్కడ స్పుశంచగలుగుతున్నారు. వారికి నిజంగా ఏడుపు రాకపోయినా, వాళ్ళు ఏడుస్తుందే నిజంగా మనకు ఏడుపు వచ్చేస్తుంది. అంటే వాళ్ళం చేయగల్ల పున్నామ? మనల్ని స్పుశించ

గల్గుతున్నారు. గురువులు మనల్ని అలా స్పృశించగలరా? గురువు యొక్క స్పత్స మీరు పట్టుకొగలిగిడే..... ఈ స్పర్భ ఎక్కడ నుంచి వస్తుంది మళ్ళా? హృదయం దగ్గర్నుంచి వస్తుంది. 5. వికుడ్డి- ఆకాశము - శబ్దము:- ఆకాశంలో ఏముంది. శబ్దము, శబ్దము యొక్క సృజనాత్మక శక్తిని ఉపయోగించుకోగలరు. రచయితలు.

> 6. ఆజ్ఞా - మనస్సు పృద్వి ద్వారా - గంధము రీరు ద్వారా - రుచి ఆగ్ని ద్వారా - ఆకృతి వాయువు ద్వారా - స్పర్భ

ఆకాశము ద్వారా - శబ్దము మనస్సు ద్వారా - సర్వజ్ఞత్వము(omniscient).

బుద్ధి ద్వారా పర్వసమర్ధర (omnipotent), అహంకారం దారా - సరంవాణపకత్వం(omnipreser

అహంకారం ద్వారా - సర్వవ్యాపకర్వంtomnipresent. వేస్తాయి. ఈ చక్రాలన్నీ అవ్వారంలో ఏమేమి అరివృద్ధి అన్వారి? మనేపూరకంలా సున్నటువంటి రూపం ఇవ్వగలిగేటటువంటి శక్తి, అనాహరంలోకి వెర్చారి. ఈ సౌదన చాలా జుగ్రత్తూ అర్థం చేసుకొండి. చాలామందికి ఈ కుండలినీ విధానంలో ఏ శక్తిని ఎక్కడికి తీసికెర్చాలో కెలియడు. మీరు గుర్వంచుకొండి. మూలాధారంలోని శక్తి ఎక్కడికి తీసికెర్చాలో కెలియడు. మీరు గుర్వంచుకొండి. మూలాధారంలోని శక్తి

సహస్థారంలోనికి అంటే పీనియల్ గ్లాండ్లోకి. స్వాధిష్టానము యొక్క శక్తి - విశుద్ధిలోకెళ్ళాలి.

మణిపూరకములోని శక్తి ఎక్కడికెళ్ళారి? అనాహతములోకి వెళ్ళారి.

ఇవన్నీ ఎక్కడ నియంత్రింపబడాలందే. ఆజ్ఞ భక్తంలో నియంత్రింపబడాలి. అందుబేత ఈ క్రమమును బాలా జాగ్రత్తగా ఆర్ధం చేసుకొండి. చాలా అద్భుతమైనటువంటి విషయం ఇక్కడ వెప్తున్నాడు. మనకందరికి ఈ సాధన చెయ్యాలనుంది. మన శక్తులు ఉర్వగలికి వెల్పాలని ఉంది. ఈ ఉర్వగలికి చెందలానికి, మన యొక్క శరీరంలో మూలాధారంలోని శక్తిని సహస్థారానికి ఎలా తీసుకువెళ్ళాలో చెప్పు గురుపు లేదు. ఆ ఏధానం మనకి లెలిదు. ఆ సంబంధాలు ఎలా కొనసాగుతాయో మనకి లెలియదు. స్వారివైనంలోని శక్తిని ఎకుద్దికి తీసికార్చాలి. మడిపూరకంలోని శక్తిని అనాహతానికి తీసికార్చాలి. ఇది తీసికార్చటానికి అన్నిటినీ నియంత్రం చేసే శక్తి ఆజ్ఞ దక్రములో ఉంది అని చెప్పాం కరా. అందుచేత మీరు నిరంతరం ఆజ్ఞ దక్రం దగ్గర ఉందిపాతే అదే అన్నిటినీ నియంత్రిస్తుంది. ఇవన్నీ వాటంతటవే ఆ సమయం వచ్చినప్పాడు పైకి లేస్తాయి. మీరు ప్రయత్నం చేస్తే. ఎక్కువైనా తప్పదార్గో పడికే, దాన్నీ సవరించగలిగే గురువులు ప్రస్తుతం స్థువందములో లేరు. హీమాలయాలలో ఉందే ఉందవచ్చు. కానీ వాళ్ళు మన దగ్గరికి రారు. ఎందుకంటే, వాళ్ళు మనల్లి ఆ అబ్యానం చెయ్యమని చెప్పలేదు. అందుకే వాళ్ళ బాధ్యత ఏమీ లేదు. కనుక చాలా మరక్షిత మార్గమేమిటి? ఆజ్ఞ దగ్గర నిరంతరముగా ఉందితోనటిపే.

ఈ 'జీవార్మ దాని ట్రియాకలాపాలు' లో కుండలినీ జాగరణ గురించి మొత్తము అయన చెప్పన్నా కూడా, చెప్పటటువంటి విధానము ఒకటే. మీరు మ్యారం ఏ ఎరమైన స్థలుత్వము 'చేయకండి. మీరు అజ్ఞా ద్వల దగ్గర మీ మనసును ఉందుకోగలిగిదే, మీ యొక్క స్థవర్వని. మీ యొక్క ఆలోచన, మీ యొక్క జీవిత విధానము, సీ మానసిక స్థితి దానికి అనుకూలంగా ఉందే. ఆ శక్తులు, ఆయా స్థావాలలోకి విర్యలానికి సనైన సమయం వచ్చినప్పుడు వెళ్ళిపారాయి. ముందే వెళ్ళిపోయాయగుకొండి మలిద్దమణ కలుగుతుంది. ఏచ్చి ఎక్కుతుంది. అందుకని చాలా లీస్రమైన హొచ్చరికని ఇచ్చారు. అందుకని చెప్పుజననటువంటి, చెయ్యమని చెప్పనటువంటి సాధనలు మీరు చెయ్యకూడదు. ఇది చెయ్యవచ్చు అందేనే చెయ్యుంది. మిగతాదంతా జ్వనం కొనమే. ఈ జ్యావాన్ని ఎలా ఉపయోగించుకుంటాం? గురువులే చెప్పరు మనకి.

Then the Soul is "enthroned" in the head, it attracts upwards to itself, through the power of its magnetism. The force latent at the base of the spine.

నిరంతరమూ నువ్వు నీ శిరమ్మలో కనుక ఈ జ్ఞానాన్ని ఉందుకోగరిగితే. మూలాధారము దగ్గరున్న శక్తిని అదే పైకి లాగుతుంది. This is what is meant by arousing of kundalini-power and it should be done by the magnetism of the dominant soul, and not by meditation on any particular center or by conscious action of the force of the matter.

నీ యొక్క ప్రయత్నం వల్ల అది లేవకూడదు. మీ యొక్క ప్రయత్నం వల్ల అది లేప్త మాత్రం స్థమాదాలు జరుగుతాయి. దానియొక్క అయస్కాంత శక్రి... 'కర్మయతి ఇతి కృష్ణ' ఆకర్మించుకుంటాదు కనుక కృష్ణుడు. అందుచేత కృష్ణ చైతన్యం అనేది మన అజ్ఞా చక్షంలో జగద్గురవు అనే రూపంలో నిరంతరమూ ఉంటుంది కనుక, ఆ ఆజ్ఞా చక్షంలో నిరంతరమూ మనస్సును ఉంటుకోగలిగితే కుండలిని జాగరణననేది కాలక్రమంలో సహజంగానే జరిగిపోతుంది. వేసు చెయ్యగలను అని అన్నావనుకో లేక నేను చేశాను..... అలా అనుకున్నంత వరకు నీకు సరైన మార్గం దొరకదు. మవ్వు అనేది లేకుండా ఎలా చేసుకున్నంత వరకు నీకు సరైన మార్గం దొరకదు. మవ్వు అనేది లేకుండా ఎలా చేసుకున్నంత వరకు నీకు సరైన మార్గం దొరకదు.

ఈర కొడుతున్నప్పుడు నువ్వు లేవు. సైకిల్ నదువుతున్నప్పుడు నువ్వు లేవు. చాలాముంది ఆడవాత్ను వంట చేస్తున్నప్పుడు వార్ను ఉందరక్కడ. బావన అర్థమౌలెంది కదా! కొన్ని యాంత్రికంగానే మనమ్మ లేకుండానే చేస్పులుకాము. ఆ మాననిక శ్రీతిలో కుండలినీ జాగరణ చేయాలి తప్ప, సొధకులుగా మీరు మరం చేసుక్కాల్చిని - నేను సాధనకు కూర్చున్నాను - అంటే అయిపోయింది గంగలో దిగినల్లే - గంగలో దిగటానికి మొదటి మెట్ను వడిపోయినట్లే. అందుచేత నిఇమైన కుండలినీ జాగరణ ఎప్పడు జరుగుతుంది? మీరు నిరంతరం ఆఖ్యా చక్రంలో ఉండటం అఖ్యానం చేస్తే. కానీ చేస్తు ఉంటే ఎప్పుడి మీకు తెలియకుండా నిత్య జవితంలో కుండలిని జాగరణ జరిగిపోతుంది.

There is a wide field of research once this relationship between center and center, and between center and glands, is grasped. The effects, physiological as well as psychical, will warrant close study.

ఇక్కడ ఏం చెప్పన్నాడు అంటే చక్రాలకి, గ్రంధులకి ఉన్న సంబంధం గురించి, గ్రంధులకి వాటి స్రావాలకి ఉన్న సంబంధం గురించి, చక్రాలకు చక్రాలకు ఉన్న సంబంధం గురించి ముందు మీదు ధియరిటికల్గా నేర్చకొంది అని. అభ్యాసం మాత్రం ఏం చేస్తారు?

#### చందనస్సమహత్పణ్యం పబిత్రం పాపనాశసం. ఆపదాం హరతే బిత్యం లక్ష్మీతిష్టతి సర్వదాః

మనస్సు ఆజ్ఞా చక్రం దగ్గర ఉంటే కుండలినీ జాగరణింటి, అన్ని జాగరణలూ అక్కడే జరిగిపోతాయి. మళ్ళా ఇది వాగాడంబరం కాకూడదు. నోటితో క్లోకం చదివేస్తాం, మనస్సు మాత్రం అక్కడుండదు. దానికి ఏ గురువు ఏమీ చెయ్యబేడు.

మనము ఇంత వరకూ అర్ధం చేసుకున్నది ఏంటంటే- ఆధునిక వైజ్ఞానికులు గ్రంథుల గురించి కెలుసుకున్నారు. గ్రంథుల యొక్క సౌవాలు గురించి రెలుసుకున్నారు. ఆశ్చర్యకరమైనటువంటి విషయమేమిటంటే మన భౌతిక కరీరంలో ఈ గ్రంథులు ఎక్కడ ఉన్నాయి అని ఈ ఆధునిక శాడ్రపేత్తలు చెప్పన్నార్, అదే స్టలంలో సౌణమాయ కోశంలో చక్రాలు ఉన్నాయని మన ఋషులు చెప్పన్నారు. ఇంకోటేం కెలుసుకున్నాం మనం. మన చక్రాలు ఎంత పరిబీతి చెందివుంటాయో, మన భౌతిక జీవితము, గ్రంథులు కూడా అంతే పరిణతి చెంది ఉంటాయి.

మన లక్ష్మము ఏమిటీ అంటే మూలాధారాన్ని - సహస్రారంలోకి, స్వాధిస్తానాన్ని విశుద్రిలోకి, మణపురకాన్ని - ఆనాహరంలోకి కలపగలటం. ఆలా వెళ్ళటానికి ఏకైక మార్గము ఏమిటంటే ఆజ్ఞా చ్యకం దగ్గర స్థిరంగా ఉందిపోవటం. ఇవి మనం చదువుకున్న విషయాలు. ఇంకా ఏం చేశ్రున్నాడు అంటే

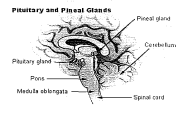
It is interesting also to note another claim made by the students of the Ageless Wisdom. When man has reached a fairly high state of evolution the throat center is functioning and he is beginning to take his place in the work of the world; he has a definite output in some field of world activity.

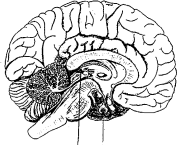
The psychologists tell us that the pituitary body [Ajna] is the seat of the emotional and mental characteristics. In one lobe the reasoning mind has its seat, whilst the other is responsible for the imaginative emotional faculties, the power to visualize. In man with creative power, and, therefore with a developed personality, the two lobes of the pituitary body are equal to the demand, and from them can be deduced the status of the material aspect, the mechanism through which the soul moves and expresses itself. This gland is concerned with center be-

tween the eve- brows. This center is negative to the center of the head [Sahasrara] which is responsive to the energy of the soul. When through the conformity of the outlined technique, soul assumes control, energizes the head center and brings the pineal gland [Sahasrara] from a atrophied to a functioning condition as in the days of childhood, the positive aspect begins to play its part. A relationship is set up between the negative center [ Ajya] and its counter part the pituitary body [ the glandl & the positive center [Sahasrara] and its counter part the pineal gland. [Understand the sentence]. As time proceeds, it is claimed, a magnetic field is set up, soul and body meet, the father and mother come into relationship and the soul is brought to the birth in the consciousness of man. This is the birth of the Christ in the house of God. and the coming into being of the true man; of this the sex organs and their reproductive activities on the physical plane are the outer concretized symbol. Sex magic [Tantra] relegates the process to the center below the diaphragm and to a relation between two persons on the physical plane. The true process is carried forward within a man's own nature, centered in the head and the relation is between soul and the body. instead of between man and woman.

Another effect claimed for this relationship between the two head centers—the Sahasrara and Ajya—and their corresponding glands, the pineal and pituitary, is that the interplay between the two produces the shining forth of light. There is much corroborative evidence in this connection in all the scriptures of the world. There is a cumulative evidence also in the lives of the mystics, who again and again in their writings bear testimony to light that has been seen.

An interesting field for investigation lies here also, and the results may have a basis in the fact, now recognized by science, that light is matter, and matter is light. When the soul is functioning and the man has achieved conscious union with that soul, he may then, through the extra stimulation involved, become aware of the light of etheric body at its main point of junction with physical body at the most important center in the body, the head center.





Pineal Gland

Pituitary Gland

#### Medical Geography

In November 1917, in St. Gallen, Rudolf Steiner spoke about the important future task of establishing a new geographic medicine, or rather a medical geography:

"Some things will only be understood when the connection becomes clear that exists between the illness-producing agent inherent in the human being, and earth-geography witth all its fusions, with all its radiations coming out of this earth to varying degrees, depending on the particular region of the earth."(6)

Both these glands in the head region of a human being are, then, in various respects interwoven with the etheric sphere of light, as well as with the subterranean sphere of electricity. In this regard contemprary humans have the option to either consciously develop their morality with the aid of altristic acts of will, penetrated by love, or to yield to base inclinations and instincts laced with uninhibited selfishness that can pour into them. And this is not without consequences for the future development and function of these two glands. In this context Rudolf Steiner drew attention to the fact that an etheric stream of light flows through the human being, that links heart and blood stream to the pituitary gland, and that, in certain moments, makes manifest (for the one who has developed such a supersensual perception) a person's moral principles and qualitities (21).

నవంబర్ 1917న సెయింట్ గాలనోలో, రూడాలప్ స్టైయినర్, భవిష్యత్తలో నూతన ఫౌగోళిక రోగనివారక శాస్త్రమును అవివాది పరచవలనిన ఆవశ్యకథమ్మ గూర్ని ఇలా మాటాదారు.

"కొన్ని వీషయాలు సవ్యంగా ఆర్రం కావాలంటే, మనిషి శేరరంలో లోగుపవర్లక శక్తికి, మాగాళములోని కొన్ని గ్రజీకాలనుంచి వినిధ కొజములలో వచ్చే శక్తి స్థికంచనలకి మధ్యనున్న సంబంధము రెలియాలి"

మనిష్ మస్టేష్ ములో మన్న దిట్యాటరీ మరియు పీనియల్ గ్రంధులకి, ఈ దల్లోలోని కాంలి మండు మరియు మాంచిందాలలోనివేస్తే ఎల్లకొవిడి కాలా విషయాలలో సోహర్వర్ ఉన్నది. ఈ సంవర్యంలో భేస్తున్న మనాన్ మంది పటలను అంటే దేయాకి కాటివ సామార్ అరు గ్రేమంలో పోట్లామన్ని అనికి సామార్ కుంటే సిన్నారు. లేదిని స్వేమయో వ్యవసరించలను లోపిని స్వేమయలను చేసిల్లాను. లేదా నిన మానికిక గ్రవ్వయం లేదిని . స్వామయో వ్యవసరించలను అనేది విస్తయం మీదు, ఆ రెంమ స్వేమ గ్రాంకులు మనిష్ కేరికుంలోకి గ్రువేసిందిన మరియు అరెక్కు ఆ తారసికి మంది, తంటేక కాంటే ప్రజలను మనిష్ కేరికుంలోకి గ్రువేకి కలుపుటుంది. ద్వేమంలోని మరియా అరెక్కు కలిసియున్ని వ్యక్తికి పెట్టుక్కురికి గ్రువేకి కలుపుటుంది. ద్వేమంట్లాలో, ఈ తరకి కాంటే స్థలుమన్ని స్వేషిలను స్వామక్కరిక్ శ్రీకి పరిగియున్న వ్యక్తికి ఎక్క యొక్క సీనించున్నలు మరియు గ్రాహ్మ శ్రీకికి ఎక్కి మరిగునున్న వ్యక్తికి ఎక్క యొక్క సీనించునాలు మరియు గ్రాఫ్య శ్రీకికి ఎక్కు మరిగునున్న వ్యక్తికి పెట్టుక్కు మరిగునున్న సమామరాలు మరియు గ్రాఫ్య శ్రీకికి ఎక్కు మరిగునున్న వ్యక్తికి పెట్టుక్కు మరిగునున్న సమామర్ స్వామకి సుమ్మంతున్న మరిగున్న మరియు స్వేమకి మరిగునున్న స్వేషికి సీనియం స్వేమకి సుమ్మంతున్న స్వేషికి సింగునున్న ప్రక్టికికి పెట్టుక్కు మరిగునున్న సమామర్ సుమ్మంతున్న స్వామకి సుమ్మంతున్న స

మనం కింద డక్రాల నుంచి పై చక్రాలకు వెత్తున్నాయి అనటానికి ఒకే ఒక్క నిరుగు విమటందే. ఈ విధంగా ఎడుగుతున్న వ్యక్తి డ్రపించను యొక్క బాధ్యరలలో తనవంనుగా ఏడా ఒకటి చెయ్యటం మొదలెట్టేస్తాడు. విన్నగా కావచ్చు, రెడుబార్లు చేసి పడిసావచ్చు ... అదు సంవత్సరాలు రక్వార రెందులోయలు పనికేనీ మళ్ళా పడిపొవచ్చు... అలా చెయ్యవచ్చు కానీ ఈ పైనున్న చక్రాలు అంటే-అనాహారము, విటిట్రి. ఆజ్ఞ ఇవి మూడూ జాగృతమైనవ్వుడు ఖచ్చితముగా స్టవంచము యొక్క కార్యక్రమాలలో వాది పాత్ర తాలా ఉంటుంది. ఒక గాంధీ ఉన్నాడు. డేశానికి స్వికంగ్రక్తం రెట్పేశాడు. ఒక భగణిపింగ్ ఉన్నాడు. ఓక బాలము సిన్నాడు, ప్రవంచము మొక్క గుర్మంచింది.

పిట్యూటరీ అంటే అబ్లా చక్రం. ఈ అబ్లా దక్రం మనిషి యొక్క భావనార్మక మాననిక స్థిలిని తెలుపుడుంది. అబ్లా దక్షంలో రెందు దళాలుంటాయి. అందులో ఒకటి ముందు ఉంటుంది. ఇంకోటి వెనకాఠల ఉంటుంది. ఆ ముందున్న దాన్ని 'దర్శనం' అంటాము, మన ఇమేజనింగ్ ఫెనిరిటి. మీరక్కర ఏ బొమ్మను చాహిందుకోగలిగితే ఆ బొమ్మ చౌరిక జగనులో దిగిస్తారుంది.

ఉదా॥ శాస్త్రవేత్తలు పదే పదే క్యాస్ట్వ్ మందు కావాలి. మందు కావాల అనే బామ్మను ఊహించుకుంటున్నారు. మెల్లిగా ఎప్పదో అప్పడు అది క్రిందికి దగురుంది. కానీ ఎప్పడు? ఆజ్ఞా చక్రం యొక్క రెండవ దళం కూడా క్రియాన్వితం అయినప్పడు.

ఒకటి రూపకల్పన, అలోచన, ఇంకొకటి దానికి కావల్సిన విశ్లేసించే బుద్ధి. అందే ఏంటి? అలోచనని అరూప మన: స్టిం నుండి - నరూప మన: స్టిం మీదకి దించితూ ఉందాలి. చాలానార్లు అది సరిగ్గా దిగదు. శాస్త్రవేత్తలు ప్రయోగాలు చేస్తూ ఉంటారు. ఇంకింద రాదు. ఆ ప్రయోగాన్నే మార్చి మార్చి చేస్తారు. ఆ ప్రయోగాన్ని ఎప్పుకి నంటారు. చేస్తారు? ఆరూప స్టింలో ఉన్నది నరూప అయ్యేంద వరకు. అందుచేత మీ ఆహ్హ చక్రాన్ని ఆ విధంగా ఉపయోగించుకోవటం నేర్చుకొంది. అందే రూపకల్పన చెయ్యుటానికి ఉపయో గించుకోవాలి. ఆది నేర్చుకోవటానికి శ్రీచక్రం ఉపయోగపడుతుంది. మనకి ఏ రూపం కావాలన్నా ఆ రూపం ఉహించుకోవటానికి తగిన ప్రయోగాదర్మకే శక్షణ మీకు శ్రీ చక్రంలో దారుకునుంది

తర్వాతది పినియల్ అంబే సహ్యసారం. భౌడిక శరీరంలో కనిపించే పీనియల్ గ్రంధి ప్రాణమయకోశంలో ఉన్న సహ్యసారం యొక్క ప్రడిరుచం. పిట్యూటర్ గ్రంధి ప్రాణమయకోశంలో ఉన్న ఇబ్బ చక్రం యొక్క ప్రతిరుచం. అందుచేత ఇవి మొత్తం నాలుగున్నాయి. 1. పీనియల్ ప్రాణమయ, 2. పీనియల్ హెతిక, 3. పిట్యూటర్ ప్రాణమయ, 4. పిట్యూటర్ పౌతిక.

ఇందులో సహ్యసారానికి ఆజ్ఞ చక్రం ఋడాల్మకంగా పనిచేస్తుంది. అంచే సహ్యసారంలో ఉన్న (+) శక్తిని ఆజ్ఞ చక్రం అందుకుని అది క్రిందున్న ఐదు చక్రాలకి అందిస్తుంది. దాన్నిబట్టి ఈ సృష్టి కార్యక్రమాలన్ని జరుగుతూ ఉంటాయి. కానీ ఎప్పుడైరే దనార్మక మరియు ఋడాలక్షక కేంద్రాలు కలుస్తాయో కాంతి వస్తుంది. అందువలన ఆజ్ఞ చక్రం మీద ధృష్టి ఉంచుకుని ఉందే. సహజంగానే దాని ధనార్మక కేంద్రం సహ్యసారం నిద్దలేస్తుంది. సహ్యసారం ఎప్పుడు లోప్త అప్పుడు జ్యోతి దర్శనం అవుతుంది. అందువేల ఆధ్యాత్మిక జగస్తులో ఋడులు చూసే కాంతి కానీ, వార్థ వెనకాతలున్న కాంతినికానీ ఎనము నిజంగానే చూదవచ్చు. మనకి కనిపించలేదంటే ఆ స్థాయి శక్తి మనకి లేదని లథం.

మొదటి ప్రపంచ యుద్రంలో లోకిసొంగ్ రంపా అనే టిజెటన్ వైద్యురు ఉన్నామ. యుద్రం జరుగురున్నప్పటు పట్టడాన్నంకా శ్వతులు చుట్టముట్టి ఉందే, లొచక ఆయన అక్కా చక్రం మీద ఛ్యానం చెయ్యటం మొదలెట్టారు. అప్పడు బయటున్న సైనికులకి ఒక కాంలి కనిపించిందిట. వార్కు చర్చి ఎవరిక్కడ లైట్ వెలిగించారని అడిగితే, నాకు రెలిడన్నారు. కానీ అజ్ఞా చక్రం మీద ధ్యానం దేస్తూండటం వలన అలా వస్తుందని చెపితే, వార్లు మేమిది నమ్మము అని అన్నారు. నమ్మకపోవటమే మంచిదనుకొని వాళ్ళకి కృఠజ్ఞతలు చెప్పాడు.

కాబట్టి మీరు నిరంతరం ఆజ్ఞాభ్యకం మీద ధ్యానం చేస్తే, మీకు కూడా బ్యోతి దర్శనం అవుతుంది. ఈ జ్యోతి వెలిగిన తరువాత మీకింక కష్టాలుండవు. ఇన్ని పున్తకాలు చదవఖ్లేదు. వార్లు చెపుతూ ఉంటే మనం ఆచరిస్తూంటాం. కానీ మనం ఒక ప్రయోగం చెయ్యాలి. అదేంటంటే The phenomena of death can be studied from the angle of the withdrawal of the soul

మృత్యువు అంటే ఎవడూ చనిపోడు. ఆర్మ మాత్రం శరీరాన్ని చదిలేసి ఇంకొక శరీరానికి వెరుతుంది. దీనికి మీరు శ్రీరామశర్మ ణచార్య గురుదేవులు చెప్పిన 'డుదిర'జు ఇకొత్త జన్మ, డుచి రాత్రి కొత్త మృత్యువు' అనే సాధన చెయ్యాలి. గీతలో.

#### සයුපාවිස කාඛ්ත සූ. රබ් කාපු ජුව්සරකි: ණෘ සූ රහාම හකයාුතර රහාම තාසු ජු හර්ජරණ : (ආ.ෆී.8-5)

అర్ధం: అంత కాలంలో ఎవరైతే నన్నే స్మరిస్తూ శరీరాన్నే వదిరిపెదతారో, ఏ విధమైన సంశయము లేకుండా వాడు నన్నే చిరతాడు.

దీని ఆధారంగా, మీరు రాత్రి ఏమి ఆలోచిన్ను పడుకుంటారో శెండవరోజు ఆదే జరుగుతుందని చెప్పాడు. అయికే దానికి సంకల్ప తీవ్రత చాలా కావాలి. దాన్ని మీరు రోజు ఆచరించండి.

The radiations from the human body have, of course, received attention but specific investigation of spine and its relation to centers is as yet a new field of study.

అంటే మనిషి శరీరంలో నుంచి రకరకాలైన వికిరణాలు, రేడియోషన్స్ పస్తూంటాయి. దీనికి నిరూపణ మనకి ఫోటోగ్రాఫ్స్లలో కనిపిస్పంది. విజ్ఞనం రేడియేషన్స్ వస్తున్నాయని చెప్పగలిగింది కాని, వాటిని ఎలా ఉపయోగించుకోవాలో కాస్త్రవేత్తలకి తెలీటం లేదు. అందుకనే కెర్లియన్ ఫోటోగ్రఫీ అంత ప్రాచుర్యంలోకి రాలేదు.

The whole subject of the vital body and its effects on the nervous system and the glands open up an immense field of study.

ైన మీకు గ్రంధుల గురించి చెప్పాను. ఆ గ్రంధులని బట్టి మన సూక్ష శరీరం ఎలా ఉంటుంది? ప్రాణమయ కోశంలో ఉన్న లోపోలేంది? దాన్నెలా సరిచేసుకోవాలి? మొదలైన వాటి గురించి గురుదేవులు శ్రీరామశర్మ ఆచార్యగారు బ్రాసిన 'గాయట్రీ మహావిజ్మన్' మూదవ భాగంలో వివరాలు దొరుకుతాయి, వాటిని దదవండి. అందులో మీకు వర్ణ ధ్యానం, ఆహారం, ఉపవాసం. గ్రహాల యొక్క భురావం, మొదలైన వాని గురించి ఉంటాయి. వాటిని చదివి మీరు ప్రయోగాలు చెయ్యవచ్చు. మీకు దేని మీద ఆసక్తి ఉంచే అందులో పరిశోధనలు చెయ్యాలన్న ఆకాంక్ష వస్తే, ఈ పుస్తకం చదివినందుకు లావం ఉంటుంది.

The relationship of etheric body of man not only to his nerve apparatus but to the planetary etheric body or to the ether in which he, as an organism, has his place, is yet an untouched field.

ఇది ఏం చెపుతోందంటే పిందాండ అహ్మాండ సమస్వయం. మనిషికి షట్బుకాలు ఉన్నట్లే పృధ్వికి కూడా చట్బుకాలులూయి.. ఇవి రెండూ ఒకదానీమిద మరొకటి ఎలా ఆధారపడుంటాయి? దాన్నే మన భారతీయ ఋషుల భాషలో తీర్ఘాలన్నారు. తీర్మ కలెప్పట్లుకు కుట్బుకురి గ్రంథి మీద స్థునాన్ని చూపిస్తాయి. శ్విక్షికి వెళ్ళాం, మా కోలిక నెరవేరింది అంటారు. ఎందుకు నెరవేరింది? ఈ సంబంధం ఏంటంటే, పృశ్ధి, యొక్క ఉధరిక కరీరానికి మన శరీరంలోని ఈథరిక్ శరీధానికి ఉన్న అద్భుతమైన సంబంధమది. శిశ్చీసాయి లాంటి వాళ్ళు ఏం చేయగలరు? 'తీర్ఘకుర్వంతి త్వాని'వాళ్ళ యొక్క పీనియల్, పిట్బూటరీ గ్రంధులని వాళ్ళువు చోట స్థాపించగలరు. ఆయన అన్నమయ కోశం అక్కడే ఉందిగా! ఆయన స్థాసమము కోశం అక్కడే ఉంది. ఆయన అన్నమయ కోశం అక్కడే ఉందిన కనుక అవి అక్కడున్నాయి. ఆయన కోరుకోకపాతే అది అక్కడుండదు. అందే ఆయన శన యొక్క పిట్టుకుంటే గుంభిని ఎక్కుడున్నాయి. అయన కోరుకోకపాతే అది అక్కడుండదు. అందే ఆయన శన యొక్క పిట్టుకుంటే గుంభిని ఎక్కుడుంచాడు.

లాహిరీ మహాశయులు కూడా ఇదే కొరుకున్నాడు. తను చనిపోయినాక శరీరాన్ని తన ఇంటిలోనే స్థిపితం చేయమని భార్యకి చెప్పాడు. కానీ అవిద మర్చిపోయింది. ఆయన శరీరం నగం కాలాక అది గుల్తెచ్చింది. అందువల్ల మనం ఒక అద్భుతమైన తీర్ల క్షేటాన్ని . కొల్పాడుల. ఎందుకు? మనుప్పుల యొక్క నిర్లక్ష్యం పెలు. అంతా మీకే లెలును అని అనుకోవటం వల్ల. ఆవిద సాధారణ స్ట్రీకాదు. ఆవిద ఆధ్యాత్మకంగా చాలా ఎదిగింది. 94 ఏళ్ళ వయస్సులో శరీరం వదిలింది ఆవిద. కానీ ఒక చిన్న తప్ప మతిమరువు వలన, భవంచానికి అద్భుతాలు చేసిన అయన, తన పీనియల్ మేతంలో ప్రొడాయామ స్టుక్రియలో అద్భుతాలు చేసిన ఆయన, తన పీనియల్ మరియు పిట్యూటర్ గంధులని ఉంతేకే స్వపంచానికి ఏమెఉంటేది? మానవ హతి చాని కొల్లోయుంది.

ఈ ఏట్యూటరీ, పీనియల్ గ్రంధులు క్రియాన్విశం అయ్యే న్లలమే తీర్ణ కేశ్రాలు. వృద్ధి యొక్క ఈభరిక శరీరం, మన యొక్క ఈభరిక శరీరానికి ఉన్న నంబంధాన్ని మనం అధ్యయనం చెయ్యవచ్చు. ఆ ఏధంగా భారతదేశం దాల గోప్పది. ఎందుకంటే ఇక్కడ చాలా ప్రణ్యక్షేత్రాలున్నాయి. ఇక్కడున్నన్ని ప్రపంచంలో ఎక్కడా లేవు. మనం చెతుక్కుంటే ప్రతీదీ పుణ్యక్షేత్రమే. అన్నిలోల్లా అలాంటి గోప్ప మహ నీయులున్నారు.

ఈ తీర్మ క్షేత్రాల మీద మీరు స్థుయోగాలు చెయ్యవచ్చు. Telepathy and inspiration is another field of study తరువాత చెలిపతి మీద కూడా మీరు స్థుయోగాలు చెయ్యవచ్చు. బెలిపతి అంటే మనస్సులో ఉన్న ఆలోచనా విధానం ఒకర్సకొకర్ను తెలియదేసుకొవటం.

ఆ విధంగా మీరు రకరకాల విషయాల మీద ప్రయోగాలు చేస్తేరని ఆశిస్తు జ్వాలాకూల్ మహర్షి మనక్ "జీవాత్మ -దాని వరికరాలు" అనే పుస్తకాన్ని అందించారు.



